
作者/Author：

頁數/Page：

出版日期/Publication Date：

To cite this Article, please include the DOI name in your reference data. 

引用本篇文獻時，請提供DOI資訊，並透過DOI永久網址取得最正確的書目資訊。  

請使用本篇文獻DOI永久網址進行連結:

To link to this Article:

DOI是數位物件識別碼（Digital Object Identifier, DOI）的簡稱，
是這篇文章在網路上的唯一識別碼，
用於永久連結及引用該篇文章。

若想得知更多DOI使用資訊，

請參考 http://doi.airiti.com

http://doi.airiti.com

For more information,                                   

Please see:

從「信仰體系」到「世界觀」　雅美人Anito布農
人Hanido的比較分析

doi:10.6719/MC.199008_(26).0005

人類與文化, (26), 1990

Man and Culture, (26), 1990

許維德

35-46

http://dx.doi.org/10.6719/MC.199008_(26).0005

1990/08



雅美人Anito 
布農人Hanido
|的比較分析

④許維德

一 、問題的提出

人類不但編織各種風俗 

習慣以調整並規範其社會生 

活，而且編織更大的架構來 

處理宇宙本身，支配宇宙的 

力量以及人在宇宙中的地位 

等問題。宗敎信仰和宗敎儀 

式就是這些架構的基礎。 （R 
.Keesing,1981:559)

透過宗敎信仰和儀式運 

作，我們不但回答了現存的 

問題：即世界是怎麼發生的 

，人類和自然物種及自然力 

如何發生關係，人類爲什麼 

會死？爲什麽有成敗等等； 

同時我們也建立了面對世界 

的適當態度。換言之，宗敎 

一方面界定了世界之「所以

然」，而另一方面這種界定 

又影響到我們的思維情緒， 

進而模塑了我們「如何來感 

覺，行動和生活於這個世界 

中的模式」。

循著上面的論述，一個

民族的宗敎體系與該一社會 

的世界觀乃是息息相關的。 

宗敎信仰不只是宇宙運行， 

典章制度的範本，也經常是 

一切社會生活的最高準則， 

就此而論，我們可以說宗敎 

體系反映了該一社會的宇宙 

觀和價値觀。

本文正打算依循上述的 

思考理路，以雅美人的Ani- 

t〇信仰和布農人的Hanido 

信仰做爲指標，找出隱藏 

在這套信仰背後的世界觀。

「靈的信仰J 

系統簡介

所謂「靈的信仰」在比 

較宗敎學「類型學硏究」的 

模式上被稱爲「泛靈信仰」 

(Animism) 。根據李亦園 

(1971:135)的說法，「泛 

靈信仰」可界定爲相信一個 

人或一個生物體具有一種可 

與具體形質分開之「靈魂單 

元」的存在。

除了「泛靈信仰」外， 

在宗敎的類型學硏究上尙有 

「泛生信仰」：認爲有一種 

非人格的超自然力量，附生 
於自然體之中（R.keesing 

1981:560) ; 「圖騰信仰」

35



民

族

誌

之

省

思

:在氏族和鳥獸間設定一種 

神 祕 的 關 係 （上引文） ； 「 

祖先崇拜」 ：把具有祖先地 

位 之 人 ，置於和神靈相等的 

地 位 ，並將與神靈崇拜相關 

的特殊宗敎行爲和態度，轉 

而加之於祖先（芮逸夫1971 

:1 9 9 ) ; 此外在原始宗敎中 

也可以發現「一神信仰」的 

形 態 。

但無論如何，這種類型 

上的分析架構太過簡單且容 

易導入歧途，在現實世界上 

，任何宗敎都可能是不同類 

型 的 「混合物」 ，這是我們 

在採用這類概念時必須注意 

的事 。不 過 ，雖然這種分析 

架構有上述限制，卻不失爲 

理解複雜多變之現實世界的 

有用工具。

黃 師 應 貴 （1985:7-8) 

在對台灣土著族做類型分類 

時 ，有關宗敎信仰這部分的 

討 論 ，很明顯地援用了傳統 

比較宗敎學上的分析架構， 

將台灣土著族的信仰系統分 

爲兩種：一種是有關靈的信 

仰 ，另一類則除了靈以外還 

有神祇的信仰。黃師依循整 

篇論文A . B 兩型的分類架 

構 ，將阿美、排灣、鄒 、魯 

凱和卑南等五族歸爲靈以外 

還有神祈的信仰系統，將雅 

美 族 ，布農族和泰雅族歸爲 

靈的信仰系統，並將性質較 

爲曖眛的賽夏族在宗敎這部

分歸爲此類。

根據黃師的解釋（上引 

文） ，屬於靈的信仰之社會 

，一切會影響宗敎及社會活 

動的超自然信仰，主要在於 

其精靈信仰。而這無所不在 

的精靈，雖各有其不同的力 

量 ，卻各不相屬，又缺乏專 

業化的分工。基 本 上 ，精靈 

的作用是擴散性的（diffus­

ed) ，而非分殊化的（spe­

cial ized ) 〇

至於除了靈之外還有神 

祇信仰的社會，我們仍未能 

足夠了解這些神祇觀念的實 

質 內 容 ，但由各種描述報導 

中 ，我們可以知道這些神祇 

有三個共同的性質。第 一 ， 

神祇多少是有人格化的傾向 

。第 二 ，每個神祇都有其獨 

有的職責。第 三 ，神祇之間 

，有地位高低及統屬之別。

本文所欲探討的兩個對 

象一雅美族和布農族，在黃 

師的分類架構中倶屬於「靈 

的信仰」系 統 ，Anito信仰 

和Hanido信仰尤其是他們信 

仰體系的重心，但 是 ，它們 

的相似處與差異點在那裡？ 

對信仰體系表現於外的儀式 

话動而言，雅美人和布農人 

又有何差異？ Anito信仰背 

後的世界觀和Hanido背後的 

世界觀又有何差異？最 後 ， 

將這個對照分析後的結果擺 

在黃師兩種宗敎結構系統的

脈絡下來審視，或可對這類 

分類架構的合宜性提出批判 

和建議。

三、雅美人的 
Anito信仰

( 1 ) 雅美人的信仰體系

首先必須說明我所謂的 

「信仰體系」的意義。在這 

裡我並不打算採取「自觀性 

」 （emic) 的分析，即採取 

當事人的立場，從當事人主 

觀的認知來區辨何謂「信仰 

體系」 ；而是採用「他觀性 

」 （etic) 的分析，亦即觀 

察者用一套得自比較硏究的 

描述性記號，並從這種外在 

的觀點來定義「信仰體系」 

。換言之，「信仰體系」一 

詞並沒有嚴格的定義，它指 

的是我們日常生活語言所界 

定 的 「信仰體系」一我們對 

那個令人旣景仰，又驚懼的 

未知世界的看法。

就此而論，雅美人有一 

頗有系統的宇宙觀，他們分 

宇宙爲八層，神 、人 、鬼、 

各有其一定居住的層界。雖 

然如此，但是他們的生活中 

神祇地位極不重要，他們對 

它的觀念亦很模糊，只有鬼 

魂Anito才是他們隨時隨地 

所注意的，而成爲他們一切 

社會生活的因素之一。 （李

36



亦園 1960:45)

根據劉斌雄（1951162 

- 16 3)的說法：雅美人相信 

多 靈 魂 （polypsychism) ，

稱生人的靈魂爲pa7 p d，死 

者的靈魂爲anito。

A. pa7ad

關於pa7 ad的數目及所 

在 ，有種種說法，解釋不一 

。唯頭部及兩肩的三個pa7 ad 

乃係大家所公認者。頭部 

的pa7 ad爲生命之靈，係支 

持肉體以維持生命的神祕力 

量 ，人未死時，絕少游離身 

軀 ，人死後始離去其所棲的 

形骸 。肩部以下的pa7ad爲 

游離魂，能任意徘徊於身軀 

之外。

B . anito

人死後離開形骸的頭部 

及兩肩的pa7ad稱爲antio。 

其餘則離開形骸之後，立即 

鑽入茅草中，不再作崇。頭 

部的anito在人死後不久（ 

多在當天下午或黃昏時侯） 

，遊離頭部，先回家拿著自 

己日常器用，然後以極快的 

速度飛往經小蘭嶼東方遙遠 

的海上 dzikalalapalian 小 

島居住，該島又稱malavang 

a pangso，意指白島〇肩 

部的anitu則停留在蘭嶼或 

小蘭嶼島上，而墓地kanitu-  

wan等乃是他們所棲息的地 

方 。雅美族說，anito仍過

著與人相同的生活。anito 

常因一時未慣新環境，念念 

不忘家園，有時竟回來，帶 

家人的靈魂前往作伴。

綜合以上雅美人對pa7 ad 

和 Anito的概念，我們發 

現 「人死後會變成惡靈」似 

乎是他們信仰體系的核心， 

而且這種信念絕對沒有妥協 

的餘地，死亡對他們來講， 

是一種絕對可怕與負面的事 

件 0 如果凡Spiro和D ’andra 

de對超自然存在的分類架構 

來 看 （李亦園〗978:12-13) 

，雅美人的Anito是懲罰作 

崇於人的，甚且是無條件的 

〇

基於這種「死爲惡靈J 

的前提信念，雅美人將一切 

的不幸與禍害均解釋成和An- 

ito有 關 。晚上睡覺時所做 

的夢是由於游離魂（肩部以 

下的pa7 a d ) 出遊而引起的 

。病即是當游離魂被Anito 

抓捉而掙扎時的狀態，能抵 

抗而擺脫回來時即病癒，喪 

失抵抗力而被死靈帶走，便 

是死亡。（劉斌雄1959:162)

( 2 ) 信仰體系表現於外的 

活動

由於Anito對雅美人而 

言是絕對負面的事物，一切 

不幸的源頭，因此雅美人的 

整個文化設計，制度活動莫 

不根據此一信仰原則而構建

，不管是社會，宗敎或經濟 

活 動 ，其最主要的意涵就是 

驅逐或防禦Anito 〇

蘭嶼的雅美人在外出時 

，身穿甲胄，攜帶槍或刀， 

這是爲了S 禦族人唯一的敵 

人Anito的襲 擊 ；至於村落 

的型態不是散村而是集村， 

也是基於對Anito的集體防 

衛意識所使然。 （劉斌雄19 

89:4-5)此 外 ，李 亦 園 （19 

60:45-48)也以三種外在活 

動來証明雅美人對Anito的 

深惡痛絕。首 先 ，在整個喪 

葬過程中，當他們抬屍體到 

墓地埋葬時必「全副武裝」 

，當屍體埋葬後，又用長槍 

沿途驅逐Anito。此 外 ，在 

喪葬期間，死者的家屬無論 

在任何地方都用手拿著刀子 

敲著東西，使它噹噹發響， 

不斷地哀訴死靈……這個時 

侯 ，其他的成員則在屍體的 

周圍拿著大槍向四方亂刺， 

驅逐惡靈。

再 來 ，在雅美人最隆重 

的船祭miraod快結束時，雅 

美人全村的男子都必須出席 

參加驅逐Anito的儀式，且 

每一參加者均爲高張的宗敎 

情緒所佔有。

最 後 ，Anito又在房屋 

落成中出現，在 此 處 Anito 

不但可怖，而且能作崇偷竊 

東 西 ，雅美人且能夢見其狀 

。因此必須將住屋所有之門



民

族

之

省

思

關 閉 ，使室內芋堆完全被隱 

藏起來，無法望見，無法入取 

。此係防範Anito之來偷的 

措 置 。

但驅逐或防禦Anito的 

活動設計以外，我也在文獻 

中找到了惟一一個「召來鬼 

靈」的記載。根據余 光 弘 （ 

1989:191)的說法，在新船 

下水禮中，儀式中所唱的禮 

歌 rand，不論吟唱內容如何 

，都能召鬼來饗犧牲，雖然 

尙未瞭解鬼靈享用禮牲後如 

何幫助船主，報導人咸認取 

悅鬼靈是唱歌殺豬的重要目 

的之一 〇

事實上， 「取悅鬼靈j 

是可以理解的行爲，正如同 

喪葬時必須對死者做很多mi- 

kabakabjo (哀語訴說）安 

慰其靈魂，求其馴順地離開 

家 園 ，逕去白島。 （劉斌雄 

1959:163) 但 是 「召來鬼 

靈」的行爲則頗令人不解。 

這牽涉到一個重要的問題， 

在雅美人的觀念中 ， Anito 

到底可不可能幫助別人？ 

不過我們並沒有足夠的文獻 

資料來回答這個問題。

( 3 ) 對Anito信仰的功能 

解釋

李 亦 園 （1960:48-50) 

曾對Anito的社會功能做了 

分 析 。首 先 ，就顯性功能而 

言 ，雅美人一切的不幸與災

禍都可歸諸Anit◦ ，而形成 

一完備且合理的解釋系統， 

而能減輕他們因不能對自然 

加以有效控制所發生的許多 

憂慮 。但Anito在這方面也 

存在反功能，雅美人塑造的 

Anito觀念太可怕了，爲了 

對 付 它 ，無疑地要花費很大 

的力量來防禦它，而這些力 

量原可從事於其他創造的。

因此我們必須再尋求An­

ito存在的隱性功能 。李亦 

園認爲Anito在雅美社會的 

主要功能是作爲侵釁衝動發 

洩的對象，因爲自然環境不 

許可侵釁行爲的具體發洩， 

社會的中心價値觀不容許成 

員間的互相殺戮，同時文化 

內容也沒有任何可做爲暫時 

「引退」的 劃 設 （如煙酒等 

) ，因此可憎恨的Anito便 

成爲自然的發洩對象。

這套解釋邏輯基本上的 

處理我能夠接受，但是有一 

些問題還必須深入思索。首 

先 ，正如 M .Weber■在「新 

敎倫理與資本主義精神」一 

書的論述一般，上帝預選說 

雖然承認個人和上帝直接淸 

通的可能性，但上帝的選擇 

從某一個角度來看卻是任意 

的 ，在這種情況，個人的精 

神狀態是孤苦無依的，因此 

，他必須在現世中努力工作 

，這是他惟一的選擇。同樣 

地 ，Anito對雅美人而言是

一切不幸與災禍的來源，但 

是 ，死亡卻是毎個人都必須 

•面對的，放 棄 了 「死後世界 

可能幸福」之觀念的雅美人 

，似乎只能在俗世中表現自 

我 ，獲得滿足。

上述這個必須在俗世表 

現自我的結論，似乎可在雅 

美人一生中「擴建主屋」的 

行爲上獲得証明。根據余光 

弘 （1989:180-181)的記載 

:年輕夫婦經常在妻子懷孕 

時才離開夫之父家另建新居 

，這時大都只能因陋就簡地 

造一門或兩門的小屋暫棲， 

經過夫妻二人齊心合力地努 

力奮鬥，逐漸可以擴建成普 

通水準的三門屋，乃至代表 

高社會成就的四或五門屋。 

事實上，能夠將住屋越造越 

大 ，以及逐漸增添附屬建築 

，對屋主及其家人不僅意味 

著物質生活水準之提高，更 

代表其社經地位的一再提昇

O

雖然雅美人對來世的憂 

慮可用現世的努力攀爬來降 

低 ，可是對於這樣一個解釋 

系統的合宜性，我抱存很大 

的懷疑。死是一件令人深惡 

痛絕的惡事，但我們卻終將 

一 死 ，那 麼 ，我們又如何可 

能安心地在現世過活呢？雅 

美人如何來調適這種矛盾與 

煎熬呢？ Anito的存在眞的 

是一項逼應性的文化設計嗎

33



母 親 。第二部分是精靈，稱 惡 夢 」 ，比如打戰，殺人或 

爲Hanido。每個人有兩個Ha- 被人所殺。反 之 ， mashia 

rrido，一個在左肩，一 個 在 harHdc^ 蕩而發生事故時， 

右 肩 ；前者稱爲makwan han- 便 是 「好夢」 ，如與人共享 

ido,後者稱之爲mashiaha- 食 物 。 （黃應貴ig8 9 b :l8l 

nido。 （黃應貴 1989 b : 180

此 外 ，黃師也引用了馬 

淵的文字來描述這兩個Hair­

do 的性質：在右肩者柔和、 

友 愛 、寬 仁 ；在左肩者則粗 

暴 、易怒 、貪婪 。 （上引文 

)

這兩個Hanido均來自於 

父 親 的 「睪丸」 。由於makw- 

an hanido與mashia hanido 

對同一件事可各別推動不同 

方向的行動，很容易導致衝 

突或猶疑不定，尤其是兩股 

力量一樣强而無法定高下時 

。這 時 ，一個人的第三個部 

分 ，is-ang，便有決定性。 

is-ang是在一個人出生時便 

與生倶來的，旣與父親無關 

，也與母親無關，在某種意 

義來講，is-ang也代表一個 

人的意志與自我。 （上引文

) °

當有外來的精靈侵入一 

個人的身體而無法被這個人 

的精靈逐出時，這個人便會 

生 病 ，只有等侵入的精靈被 

逐 出 後 ，病人才能復元。 （ 

上引文）

當精靈永久性地離開 

身體 時 ，便造成一個人的死 

亡 。死 時 ，一個人的is-ang 

便由頭部離開身體而成爲Ha­

nido。 但如這人死亡是意外 

事件所造成的，如被人殺死 

或野獸咬死或跌落山崖等， 

他的is-ang所變成的Hanido 

將是 makwan hanido，會 

對任何人造成傷害。反 之 ， 

若是病死或老死，則 is-ang 

將成爲mashia hanido，這 

mashia hanido便有機會回到 

maiason—他們偉大祖先的 

精靈永住地。 （黃應貴1989 

b :182)

? 抑 或 ，還有其他的機制支 

持Anito的存在？

四、布農人的 
Hanido信仰

( 1 ) 布農人的信仰體系

在布農族的傳統信仰中 

，Hanido與他們傳統儀式及 

曰常生活的關係最爲緊密。 

但另一個觀念，Dehanin， 

也有它特別的地位。 （黃應 

貴1989:3 ) 現分述如下〇

A. Dehanin

根 據 黃 師 （上引文）引 

用馬淵東一的陳述：「天」 

(Dehanin) 的觀念普遍存 

在 ，這也是一般布農人視爲 

道德上的監視者之一。就某 

程度言，他被視爲神靈，但 

是 ，他們獨特的精靈信仰和 

巫術卻居較優越的地位。同 

此 ，這 種 「天」的觀念在他 

們的信仰和宗敎儀式裡，並 

不扮演任何任何重要的角色 

。因此接下來我們討論Hani- 

do 〇

B . hanido

要談Hanido，必須先了 

解布農族對「人」的觀念。 

布農人稱人爲bunun，包括 

三個部分：一是外在的身體 

部 分 ，稱爲〗〇gb〇，得之於

如同雅美人的Anito信 

仰一 樣 ，布農人也將夢，生 

病 ，死亡等現象用Hanido的 

觀念來解釋。madaisa是一 

個人的精靈暫時離開身體的 

現 象 ，精靈可以到處遊蕩。 

當一個人的makwan hanido發 

生了什麽事故時，便 成 了 「

綜合以上布農人對Hani - 

do的概念，我們發現一個活 

人的活動，是透過個人的 

is-ang的調節，使肩上的一 

個精靈克服另一個精靈而帶 

動一個人的活動。在此信仰 

中 ，他們趨於發揮個人所具 

有的各種能力。這在一聚落

39



中 ，很容易導致成員間爲了 

個人的利益而產生激烈的競 

爭及社會的失序。但另一方 

面 ，他們又强調只有對聚落 

或群體有重大貢獻的人，其 

死後的精靈才有機會到達ma- 
iason。 （上引文）

也就是說 ， 「makwan 

hanido和mashia hanido的辯 

証關係」 ，或 者 說 「群體和 

個人的辯証關係」似乎是布 

農人信仰體系的核心。在這 

種概念鋪陳下，Hanido—方 

面可能對人造成傷害（如意 

外事件死亡，is-ang所變成 

的makwan hanido) ; 但另 

一方面不但不是負面與可怕 

的精靈•反而是可以保祐人 

增强靈力，對抗其他東西的 

正面事物。換 言 之 ，不同於 

雅美人對死亡的深惡痛絕， 

布農人强調在makwan hanid- 

〇和mashia hanido的長期競 

爭與衝突中，個人的is-ang 

一直執行調節的角色，而在 

人死後，可以到達maiason 

而永存。

擺在 Sp i ro和 D ' aridrade 

對超自然存在的分類架構（ 

李亦園1978:1 2 - 1 3 )中來審

視 ，布農人的Hanido—方面 

是懲罰作崇人的，另一方面 

也是保佑賜福於人的。布農 

人信仰體系的辯証性質，也 

可以在布農人的外在活動中 

發 現 。

( 2 ) 信仰體系表現於外的 

活動

黃師應貴以四個與生命 

周期有關的儀式，來說明上 

述布農人信仰體系的性質， 

它們分別是：結 婚 ，小孩的 

出 生 ，小孩的成長，死 亡 。

(黃應貴 1989 b :183-189) 

以下不再赘述，僅以死亡時 

的 葬 禮 （Mahabean) 爲例說 

明 。

當一個人死時，其他人 

將依其死亡原因來埋葬。如 

果是意外死亡，如被人殺死 

，野獸咬死，溺 死 ，墜崖而 

死 等 ，布農人均視它爲「凶 

死」 （ikula) 而就地埋葬 

。這 類 死 亡 ，往往沒有舉 

行任何儀式，也無必需遵行 

的禁忌。埋 葬 時 ，也是草草 

了 之 ，無任何明顯的規定與 

做 法 。

此 外 ，布農人視因生病 

或年老而死亡者爲「善死」 

(idmamino madai) 〇 親人 

必需以屈肢葬方式將屍體埋 

在 屋 內 。 埋 葬 時 ，男性 

是面向東而女性面向西（這 

部分丘 其 謙 （1966:72)和 

喬 健 （1960:103)的資料呈 

現相反的結論） 。埋的地點 

主要是在屋內的大廳（moga- 

lavan) 部 分 ，而且是依個 

人生前的成就來決定其在廳 

內距大門的遠近，凡對這家 

或整個聚落有大貢獻者，

往往死後埋於近大門之處。 

這做法是因爲他們相信生前 

成就較大者，其精靈往往具 

有較强的力量，死後的精靈 

也較有能力保護屋內的親人

O

另 外 ，從布農人傳統土 

地使用原則也可看出Hanido 

信仰的運作過程。布農族旱 

田所有權的獲得，是依誰最 

先在該地開墾行過開墾播種 

祭 （mapulaho)而 來 ，mapul- 

aho最重要的意義在於求得 

土地Hanido的承諾。至於這 

塊旱田的使用權，則分屬於 

開墾家庭的成員。這塊地的 

休耕期間，同一父系繼嗣團 

體成員，可不經最先開墾者 

的同意而逕行開墾使用，其 

他非該父系繼嗣群成員要使 

用這類休耕地時，必須經原 

耕者的同意。 （黃應貴1982 

:118-122)也就是說，不管 

是否爲同一父系繼嗣群的成 

員 ，幾乎都可無代價使用他 

人開墾過的休耕地。

黃 師 （黃應貴1982:121

- 1 2 2 )對這個現象提出了解 

釋 。除了土地Hanido的保佑 

之 外 ，布農人相信每個人所 

具有的Hanido力 量 ，將影響 

獵場及旱田上的Hanido對其 

支持的程度。因 此 ，所有權 

儘管爲父系繼嗣團體所有， 

使用權往往依個人所具有的 

實際工作能力及超自然力量

民
族

结

之
省
思

A O



的支持程度而來。在Hanido 

信仰所隱含之個人能力的强 

調以外，我 認 爲 「集體共享 

」的觀念也是使無代價使用 

他人休耕地之行爲成爲合理 

的重要原因。換 言 之 ，布農 

人的傳統土地使用原則也隱 

含 了 「個人和群體的辯證關 

係」 ，就如同布農人對凶死 

和善死的處置原則，隱含了 

「makwan hanido和mashia 

harritlo的辯證關係」一 肢 。

( 3 ) 對Hanido信仰的解釋

所謂解釋，通常指因果 

解 釋 *即對形成Hanido信仰 

之原因或功能的找尋。可惜 

我沒有這種能力進行這部分 

工 作 ，以下的解釋只能算是 

「與Hanido信仰一同出現之 

社會制度的描述」 ，要斷定 

這些制度是Hanido信仰的原 

因或結果，存在著相當大的 

困難。

以下試以我在另一篇文 

章中對布農人「無代價使用

他人休耕地」的分析架構， 

來進行這部分的工作。

首 先 ，在社會組織方面 

，布農人的聚落因强調個人 

能力而呈不斷分裂的狀態， 

因此聚落平均人口相當少， 

因爲人數少，所以聚落成員 

之間競爭意涵不大，土地壓 

力也不大，整個地緣組織反 

而必須互助共享〇換言 之 ，

個人能力與群體共享在這裡 

成了相互依存的關係。

再 者 ，在山田燒墾形態 

的生產過程中，開墾是最吃 

重的工作，通常必須靠勞動 

互取圑體來完成，倘使我的 

休耕地不提供他人使用，則 

自己亦必須付出更多勞力幫 

忙開墾新地，未若將休耕地 

提供他人使用。換 言 之 ，山 

田燒墾的生產方式使對「集 

體觀念」的强調成爲必須的 

文化設計。

最 後 ，我們也可以從與 

分配有關的祭儀上找到文化 

的象徵意義，如十月的收穫 

節 （lulutsan min8au a々l) 

，六月的嬰兒節（Indohdoh- 

an) ，都象徵著整個部落成 

員的團結關係，而促進成員 

間相互照應的權利義務關係 

，就如同Hairido信 仰 中 「個 

人與群體的辯證關係」一般

O

也就是說，要對Hanido 

信仰做一解釋，要理解makw- 

an hanido和mashia hanido 

的辯證關係，其實只有一句 

話 ，這個信仰體系相對於社 

會體系而言是適應的，因爲 

整個社會運作需要個人競爭 

和集體共享二者的調和。

五、雅美人Anito

信仰和布農人 
Hanido信仰的比較

雅美人Anito信仰和布 

農人Hairido信仰的比較，可 

由表一中獲致進一步的釐清

〇

現將表一詳加說明。首 

先就宇宙觀來看，雅美人和 

布農人似乎沒有太大的區別 

，均將信仰重心擺在靈魂上 

面 。至於靈魂的分類，兩者 

就有很大的差異。雅美人的 

生靈和死靈是截然分開的，

甚至在名稱上也不相同。而 

布農人的分類標準則不是生 

或 死 ，而是左肩的makwan 

hanido相對於右肩的mashi a 

hairido，粗暴的、個人的相 

對於溫和的、集體的Hanido 

，在生前每個人都擁有這兩 

種Harvido，在死後則視死亡 

原因而變成其中的一種Hani- 
do 〇

再來是死亡時離開身體 

的東西，雅美人是pa? p d，

布農人是is-ang，名稱雖然 

不一 樣 ，但整個過程則相對 

相 似 。雅美人將人死後離開 

形骸的頭部及兩肩的pa? pd 
稱爲Anito，布農人則視死 

亡 原 因 ，一個人的is-ang由 

頭部離開身體而成爲mashia 

hanido或makwan hanido〇

民
族
誌
之
省



至於死後靈魂的目的地 

，兩者在象徵意義上有很大 

的差別。對雅美人而言，不 

管是在東方的小島或墓地， 

Ani to仍過著和人相同的生

活 ，甚至因一時未慣新環境 

，念念不忘家園，有時竟回 

來 ，帶家人的靈魂前往作伴 

。但對布農人而言 ，maiason 

是他們偉大祖先的精靈永

住 地 ，能到達maiason，象 

徵著永遠脫離mashia hanido 

和makwan hanido間的競爭 

與衝突。換言之，就死亡後 

靈魂的目的地而言，雅美人

雅美人 布農人

宇宙觀 ，神 / Dehanin

人 人 （Bunun)

、鬼 Hanido

靈魂分類 f生人的 靈 魂 （pa7 ad) (makwan hanido

1死者的 靈 魂 （anito) mashia hanido

死亡時離開 pa ad is-ang

身體的東西

死亡後靈魂 '東方的小島 （dzikalalapal ian) mashia hanido到達maison

的目的地 別 名 白 島 （malavang a pangso) * 以上指善死時

* 以上指頭部的Anito墓地karrituwan

* 以上指肩部的Anito

人以外的東 被死靈接觸者均可附上危害生命的力 有

西是 否 有 「 量

靈魂J ■?

人與靈魂的 緊 張 、驅趕 加 害 於 人 （makwan hanido)

關係 保 佑 人 (mashia hanido)

喪葬方式
*
(棄屍葬 y就地葬

U 葬 )屈肢葬

信仰體系的 挫折攻擊假說 '個人競爭的調和

功能解釋 心理和緩功能 <集體共享

表 一



的Anito是孤苦無依的，是 

痛苦的；而布農人的HarHdo 

則可能走入永久的解脫中， 

是幸福的。

再 來 ，人以外的東西是 

否 有 「靈魂」 ？雅美人和布 

農人也依循以上的邏輯而有 

不同的處理。對雅美人而言 

，世界上最可怕的東西莫過 

於Anito，是在這個前提下 

，一切被Anito所接觸或有 

關 者 ，均可附上危害生命的 

力 量 ，這是一種出於泛靈觀 

念或接觸巫術的觀念。不同 

於雅美人的邏輯，布農人相 

信不管是耕地或者是獵物， 

都有獨立的Hanido，一個人 

從事耕作或打獵，其成果好 

壞決定於他的精靈力量是否 

可制服耕地及獵物上的精靈 

之力量。

再依循上述推論，雅美 

人與Arvito之間的關係是緊 

張而充滿驅趕性質的；但布 

農人因凶死而變成的makwan 

hanido雖會加害於人，可 

是一般而言Hanido是個人力 

量的憑藉，無論是來自天生 

的遺傳或後天的培養，布農 

人莫不希望個人Hanido的力 

量能有所增强。

再 來 ，雅美人和布農人 

的喪葬方式似乎也不盡相同 

。依照雅美人的想法，土葬 

是好的葬法，即厚葬；棄屍 

葬是壞的葬法，即薄葬。而

人死後究竟舉行土葬或棄屍 

葬 ，包括的原因很多，有死 

者的年齡、死 因 、品性 、死 

亡的季節、近親或家族的多 

寡 等 （劉斌雄1959:165) ° 

至於布農人則視死亡原因選 

擇喪葬方式，凶死者通常就 

地埋 藏 ，善死者通常舉行屈 

肢 葬 。

六 、從7言仰體系」到 

「世界觀」一

雅美人和布農人 

世界觀的比較

上述對雅美人和布農人 

信仰體系的比較，究竟有什 

麼意義？我以爲這種比較的 

工作浮現出一個相當具有啓 

發性的意涵一_找尋或拼湊 

雅美人和布農人的世界觀之 

可能性。

從表一的對照中，我們 

發現了雅美人的Anito信仰 

和布農人的Hanido信仰在表 

層形式上有極大的相似性： 

類似的宇宙觀、二分的靈魂 

分 類 、靈魂目的地的存在、 

相似的葬喪方式等。但當我 

們深入信仰體系的深層結構 

時 ，我們卻發現這種相似性 

僅止於表面形式，這兩者內 

在的運作邏輯有著極大的差

異 性 ，而隱含了各自不同的 

世界觀。但在深入討論前， 

我必須先將所謂「世界觀」 

之探討的限制性提出來做說 

明 。

首 先 ，世界上沒有那兩 

個人具有相同的遺傳設計和 

相同的生活經驗，那 麽 ，一 

個文化是怎麼湊在一起的呢 

? 人類學家很容易忘記自己 

才是那個把文化湊在一起的 

人 。在質問文化整合，文化 

如何湊成整個體系之際，我 

們必須記住一個危險性，那 

就是觀察者在湊成一個理想 

化的文化合成模型的過程中 

，他可能渲染關聯性和一致 

性 ° (R.Keesing 1981:586 

-587)

在理解了「世界觀」探 

討之危險性和限制性後，我 

們將展開雅美人和布農人信 

仰體系之深層結構的探險工 

作 。首先從靈魂分類著手。

對雅美人而言，pa7 ad 

和arrito的界限是相當分明 

的 ，兩者之間有一道不容跨 

越的鴻溝。pa ? ad不只是生 

人的靈魂，還象徵著生命本 

身 ，一切善的、好的事物； 

Anito不只是死者的靈魂， 

還象徵著死亡、一切惡的、 

壞的事物，這兩者是絕對兩 

極對立、不容絲毫妥協的。 

在這種邏輯下，雅美人對死 

亡深惡痛絕，而將Anito視

民
族
誌
之
省
思



爲一切不幸與災禍的來源， 

因此惟一的選擇是在俗世中 

表現自我，獲得滿足。

這種二元對立的世界觀 

也可證諸雅美人的日常生活 

世界 。根據關華山、黃 旭 （ 

1989 : 8 9 - 9 0 )整理出來的 

雅美族傳統生活的行爲環境 

，我們發現雅美人的兩性分 

工極爲明確，在養牧方面， 

男人負責牧羊，女人負責畜 

養 豬 、雞 ；在編織方面，男 

人編 竹 ，女 人 （年長）織布 

:在曬曝食物方面，男人在 

前庭特定曬架上負責飛魚的 

曬 曝 ，女人則在任何地方負 

責肉的曬曝；在喪禮方面，

整個喪團全由男人組成，女 

人只能負責喪家的工作；在 

睡眠方面，男人睡前室sarey 

側 ，女人則睡前室sckez側 

。作者在總結部分說，各種 

活動可分爲俗世和超凡兩大 

類 ，後者又常是屬於男人的 

活 動 ，前者則屬女人。

此 外 ，余 光 弘 （1989 : 

185-186)也略略提了這種 

生活世界的二元對立。魚一 

般分爲可食及不可食二大類 

，可食的魚又分爲男人魚、 

女人魚和老人魚三類，通常 

色彩較齄麗的，尤其是魚體 

以紅色爲主要色調的常是女 

人 魚 ，男人魚色澤花紋較暗 

淡 ，而老人魚則不僅色彩灰 

暗 ，魚的形狀也較醜怪。在

空間上的區分主要是以一個 

部落爲單位，通常以海與陸 

、日升之方（東）與日落之 

方 （西）等相對關係爲空間 

使用上重要的參考點。曰落 

方常和儀式有關，日升方則 

屬於日常性的，因此在家屋 

中女人活動與日常炊煮在東 

側 ，有儀式活動時則集中在 

西 側 ，例如宰殺禮牲、殮屍 

及飛魚祭時煮食飛魚的灶等 

都在西側。

綜合以上所述，我們可 

以得到下表：

生 ：死

pa ? ad : anito

善 ：惡

男 ：女

羊 ：豬 、雞

竹 ：布

飛 魚 ：肉

喪 團 ：喪家

前室sarey側 ：前室 sckez側

男人魚：女人魚

海 ：陸

曰落方：曰升方

換 言 之 ，從雅美人信仰 

體系中所導出來的「二元對 

立世界觀」 ，證諸日常生活 

世界可謂十分相符。

接下來討論布農人的世

界 觀 。如前所述，布農人的 

makwan hanido和mashia ha 

iri do的關係並不同於pa7 ad 

和anito二者的截然劃分， 

而是由is-ang中 介 ，來調節 

makwan hanido和mashia ha 

nido二者的競爭和衝突，這 

種世界観不是二元對立的， 

而是處於一種相互辯證的關 

係 。

根據黃師在處理布農族 

「人的觀念」時 的 論 述 （黃 

應貴 1989b : I82〜 1 8 3 ) ， 

我們發 現 「左」代表個人與 

失 序 ，相 對 於 「右」代表集 

體與秩序。因左肩的精靈是 

在追求個人的利益，强調個 

人間的競爭，而右肩的精靈 

是在追求群體的利益與和諧 

。另 外 ，身體則代表女性及 

母親的父系氏族，精靈則代 

表著男性及父親的父系氏族 

。…… 。由這些，我發現其 

間有一象徵系統：

左 右

個人 集體

失序 秩序

身體 精靈

女性 男性

母親的父系氏族：父親 

的父系氏族

屬於同一邊的各項象徵 

是可以相互交換的。而 「中 

心」是代表著is-ang，以調



節makwan hanido與mashia 

hanido間的爭鬥。請注 意 ， 

這套從信仰體系推論出來的 

世界觀並不等同於雅美族「 

二元對立的世界觀」 ，各項 

象徵間的關係是動態的辯證 

關 係 ，這套世界觀可稱爲「 

動態的、辯證的世界観」 。

至 此 ，我們對世界觀的 

探索已經有了一個大概的成 

績 。接下來，將討論這兩套 

不同的世界觀所隱含的意義 

。首 先 ，以雅美人「二元對 

立的世界觀」而 言 ，它所面 

對的難題即對死亡所賦予的 

定義一一死亡是痛苦的開始 

，這種解釋系統儘管簡單易 

懂 ，能夠將所有的災難與不 

幸歸因於死亡，但卻也對現 

世的安定造成了一定程度的 

破壞 。它使人惶惶終日，但 

不知自己死後終將歸向何處 

。這種解釋邏輯造成雅美人 

在俗世追求一種自我肯定， 

這可從雅美人新船、新屋落 

成典禮所構建出來的華麗儀 

式世界得到證明。但是不是 

還有其他的社會機制與世界 

觀相配合，來解決這種認知 

系統的難題呢？這就不是本 

文所欲探討的主題了。

再 來 ，對布農人「動態 

、辯證的世界觀」而 言 ，它 

所呈顯出來的問題恰好與雅 

美人相反。布農人經由is- 

ang所代表的「中心j 爲中介

，解決了在複雜辯證過程中 

可能遭遇到的繁擾，更賦予 

了 死 亡 「永久解脫j 的意義 

。但它卻也面臨一個難題， 

雅美人二元對立的解釋系統 

簡單易懂，而布農人的動態 

辯證的解釋系統卻複雜得多 

，在歸因過程中反而容易造 

成混亂與不穩定。布農人是 

否有其他的制度設計來解決 

此一難題，這應當是一個相 

當有趣的問題，不過這也不 

是本文所欲探討的主題。

七 、結論與檢討

從 「信仰系統」到 「世 

界觀」 ，我以雅美人Anito 

信仰和布農人Hanido信仰爲 

指 標 ，導 出 了 「二元對立」 

和 「動態辯證」兩個世界觀 

，並指出這兩種世界觀在處 

理俗世和聖界事物時可能遭 

遇到的難題。但是整個推論 

過程很多地方處理得不盡理 

想 ，現檢討如下：

( 1 ) 對 「信仰系統」的描 

述缺乏新意

這部分的篇幅相當大， 

但老實講，絲毫找不到新的 

創 見 ，都是整理前輩大師的 

東 西 ，我想可能有兩個原因 

〇—是材料的限制：現存的 

民族誌中，對信仰體系的描 

述一直是最弱的一環。二是

理論背景的缺乏：看到前輩 

大師的處理方法，由於背景 

不 夠 ，只能暗中讚嘆處理得 

很 漂亮，卻絲毫沒有批判的 

能 力 。

( 2 ) 提 出 的 「世界觀」佐 

證層面不夠

所謂世界觀應該是所有 

文化要素共同抽離出來的公 

因 素 ，從 「信仰體系」到 「 

世界觀」 ，這部分的推論已 

嫌勉强與武斷，何況又缺乏 

其他文化層面的材料來證明 

，這使得這個「世界觀」的 

提出說服力不足，儘管我私 

下認爲已經抓到要點。

只希望讀者諸君能給予 

批評和建議，更希望以後能 

再有機會重新碰觸這個題目

族
黠
之
省
思

4 5



八 、參考書目

丘其謙

1966 《布農族卡社群的社會組織》 ，台 北 ，

中央.硏究院民族學硏究所專刊之七。

余光弘

1989 〈雅美族傳統社會文化簡介及其維護發 

展〉，刊 於 《雅美族及雅美文化的維護 

與發展》 ：175〜 1 9 7 ，台 北 ，中華民國 

自然生態保育協會。

李亦園

19印’〈Anito的社會動能一一雅美族靈魂信 

仰的社會心理學分析〉 ，《中央硏究' 

院民族學硏究所集刊》 ，第10期 ：41 

-^56 〇

1971 〈泛靈信仰與泛生信仰〉 ，刊於芮逸 

夫 編 《雲五社會科學大辭典，第十 

冊 ，人類 學 ：135〜 1 3 7，台 北 ，台灣 

商務印書館。

1 9 7 8 《信仰與文化》，台北巨流圖書公司。

芮逸夫

1971 〈祖先崇拜〉 ，刊於芮逸夫編《雲五社 

會科學大辭典，第十冊，人類學》 ： 

199〜 2 0 0，台 北 ，台灣商務印書館。

黃應貴

1982 〈東埔社土地制度之演變------個台灣

中部布農族聚落的硏究〉 ，《中央硏

究院民族學硏究所集刊’》 ，第52期 ： 

115〜 149 °

19S5 〈台灣土著的兩種社會類型及其意義〉 

，《中央硏究院民族學硏究所集刊》 ， 

第57期 ：1〜 3 0。

1 9 8 9 a 《 Dehanin與社會危機----東埔社布農

人宗敎變遷的再探討》 ，人類學在中 

國的發展學術硏討會論文宣讀，台北 

，國立台灣大學人類學系。

1989b 〈人的觀念和儀式：東埔社布農人的 

例子〉，《中央硏究院民族學硏究所 

集刊》 ，第67期 ：177〜 213。

喬健

I960 〈台灣土著諸族屈肢葬調查初步報告〉

，《國立台灣大學考古人類學刊》 ，

第' 1 5 / 16期 ：95〜 1 2 5 。

劉斌雄

1959 〈蘭嶼雅美族喪葬的一例〉 ，《中央硏

院民族學硏究所集刊》 ，第8 期 ：̂ 3  

〜 183 〇

1989 〈雅美文化的 特 質 〉 ，刊 於 《雅美族及 

雅美文化的維護與發展》 ：1 〜 8 , 台 

北 ，中華民國自然生態保育協會。

關華山、黃旭

1989 〈雅美族居民文化的維護與發展〉 ，刊 

於 《雅美族及雅美文化的維護與發展》

: 87〜 1 2〇，台 北 ，中華民國自然生態 

保育協會。

R.Keesing

1 9 8 1 《當化文化人類學，下冊》 ，于嘉雲、

張恭啓合譯，台 北 ，巨流圖書公司

民
族
誌
之
省
思

46


