
國王與村神： 

雲南大理地區佛教神祠的歷史考察*

連瑞枝

國立交通大學人社系副教授

摘要：雲南大理地區的村廟供奉着古老王國的人物與佛教神祇，如國王、后

妃與英雄，觀音與大黑天神等等。這些神祇往往與南詔大理國（752–1254）以

密教儀式和教法封賜地方神靈，有系統地推展佛教王權的這一段歷史有關。

南詔大理國的封神策略是將地域性的神靈納入一套兼容土著神靈於佛教守護

神之中，創造一套兼容土著神靈與佛教諸神的神祠系統，明朝統治以後，這

些神祇信仰仍受到村民的崇拜。乃至於今日，大理民間還流傳着具有佛教色

彩的國王神與儀式活動。

　　本文以雲南大理地區，尤其是喜洲一帶神祠的歷史演變作為討論的主

軸。文中從段氏國王母親的故事開始，以供奉着段氏國王祖先的五百神王廟

作終結，來談大理平原的王室與貴族世系如何有系統地被編織在融合了土著

神靈與佛教神祇的神譜系統之中。在這過程中，儀式專家以密教儀式與教法

馴服神靈，並以此建立地域性的社會秩序。文中使用的檔案包括寺廟碑刻、

民俗曲藝 163 (2009.3): 17–70 17

＊ 本論文為國科會補助獎助計畫「編戶齊民、儒學與村廟：滇西世族的文
化認同與歷史實踐」（96–2411–H–009–002）以及由科大衛與何翠萍主持
之蔣經國基金會研究計畫「The Conversion of Chieftain-territorial Gods, 
Chieftain Lineages and the Retention of Indigenous Identity in Border Areas」
所共同支助的部分研究成果。



18　連瑞枝

民間傳說與志書等，試圖從神祠的空間性與神祇在佛教經文中所呈現的對應

關係，來說明土地神靈如何經歷佛教正統化，進而轉成村神的歷史，以及這

些神祠在大理社會所象徵的意義。

關鍵詞：佛教傳說，神祇系譜，神祠與村神，訶梨帝與五百神王。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　19

前　言

許烺光（1909-1999）在《祖蔭下》一書中，視大理喜洲為典型

的漢人鄉村社會，討論宗族與親屬關係對中國人格與社會流動的影

響。從今日的眼光看來，大理並不是典型的漢人社會，而是西南少

數民族漢化程度最高、人口最多的「白族」聚居區。當時，許烺光

並沒有特別注意到大理居民「非漢」的特質，但他在書中提到一

些真實的感受，他說：「一個典型的喜洲鎮宗族是一個外表統一龐

大，內部結構鬆散的綜合體。人們所做的一切是為了增加宗族的外

表的浮飾，而同時人們卻漠視了宗族內部的一致。」這段話是值得

玩味的。他也以此喜洲的研究反省費孝通在雲南其它地方所作的調

查，以及中國東南地區所建立起來的宗族理論。1宗族，看來是中

國社會的基本架構，但它卻不必然適用於所有的地方社會。相對

地，約於同時的 C.P. Fitzgerald著有《五華樓》一書，他將大理人

視為「民家」﹐強調他們與漢人不同的地方風俗與傳說。他從大理

特有的地方感與歷史感來談大理社會。2然而，大理地區的民家，

究竟是漢人還是少數民族，端視學者們站在誰的立場來定義其所研

究的社會。

民間特有的信仰、地方傳說以及風俗習慣等，往往是一種重要

的訊息，提供我們從社會特有的歷史經驗來描述地方社會。近年

來，民族學家與人類學家紛紛重返喜洲進行朝聖儀式的研究，並從 

 

1.  許烺光（Francis L. K. Hsu），《祖蔭下：中國鄉村的親屬、人格與社會流動》
（Under the Ancestors’ Shadow: Kinship, Personality, and Social Mobility 
in China），王芃、徐隆德譯，頁 112。

2. C. P. Fitzgerald, The Tower of Five Glories: A Study of the Min Chia of Ta 
Li, Yunnan.



20　連瑞枝

不同的理論來解釋朝聖儀式背後所象徵的地域概念與社會關係。3

本文試圖從民間傳說與信仰層面，重新討論大理社會內在歷史的經

驗，並從中評估不同時期社會結群與信仰的關係，以及此社會主觀

所認知的我群表達型式與外在環境的辯證關係。在文章中，我將指

出，大理地區被封賜的神靈如何形成王權正統化與社會結群的表

徵，而神祇階序地位的流動則呈現社群內在的範疇不斷被重新定義

的過程。文章以大理地區趙州與喜洲二地具有國王神與祖先神的神

祠與佛寺，來談神祇的形成、正統化乃至於往下流動的情形，並以

此呈現社會結群、宗教與國家王權的關係。

一、研究脈絡

在進入本文主題之前，筆者先對二個研究脈胳進行初步的介紹

與說明。第一是有關大理地區階層性與族群性的討論。第二是大理

佛教儀式正統與地方神祇的關係。

第一、階層與族群性的討論。明朝中葉以後，大理社會面對了

階層性及族群性二種社會分化的現象。前者表現在傳統貴族世家受

儒學教育，參與科舉考試，在大理地區形成特定的文人集團與具有

士人身分的階層社會。與此同時，大理社會的族群性則表現在愈來

愈活絡的村神信仰與歷史傳說的書寫與傳播。明清以來的雲南史，

較集中於從漢人軍屯移民的角度來談雲南人口結構與民族社會的改

變。4當我們以地方社會的視野來觀察大理社會在明朝統治下所面

3. 二本博士論文以本主信仰與跨村際繞三林朝聖活動進行研究主題。其中，
繞三靈此儀式在農曆二月間舉行，此儀式源自於祈求生育與群婚的古老傳
統，後來轉化成為為了接回嫁到巍山的白國三公主金姑回大理而組織的朝
聖跨村際儀式；劉衍，〈在本主的庇蔭下〉；梁永佳，《地域的等級：一個大
理村鎮的儀式與文化》。

4. James Lee, “Food Supply and Population Growth in Southwest China, 1250–
1850,” Journal of Asian Studies 41.4: 711–46.方國瑜，〈明代在雲南的軍屯



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　21

臨的衝突時，首當其衝的問題便是大理段氏總管以及其世族大姓如

何面對新朝的統治。5當時，段氏總管及其親信曾經進行強烈的抵

抗，但不久便被敉平，也有部分世族大姓或引領明朝軍隊深入各部

落，或捐糧馬，進而獲得明朝軍功。至明中葉以來，地方世族開始

建宗祠、修族譜，參加科舉考試，逐漸成為中央官僚體系裡的一

員。這些變化使得大理社會表現地相當漢化。許烺光當時所看到的

大理社會是此段歷史經驗的後果。當這些貴族集團以各種不同的身

分逐漸適應新朝，進而成為漢化程度很高的地方精英之時，我們如

何重新思考這些仍保留在民間的古老神祠以及繞圍在這些神祇身上

的傳說與信仰，這是我在這篇文章所要處理的主題。

第二、佛教儀式正統與地方神祇。許多古代國王、后妃、貴族

與英雄人物在王權運作下，受到佛教經文與儀式正統的調節，被封

賜為具有濃厚佛教色彩的守護神。中國東南沿海的神祇也曾經受到

國家封賜：地方精英透過某種文化標準化理想的努力下，將地方神

祇予以合法化。6在同樣面對標準化的過程中，西南地區的歷史提

醒我們，唐朝以來密宗的儀式與咒術在馴服民間神靈往往發揮很大

的力量。7印度佛教神祇與地方神靈相互融合的例子也很多，如早

 制度與漢族移民〉，《方國瑜文集》第 3輯，頁 145–332；陸韌，〈漢族移民
與明代雲南民族社會的變遷〉，收於林超民主編，《民族學通報》第 1輯，
頁 309–22。

5. 明軍進入雲南時，大理貴族或降明，帶領明軍征戰其它部落，或有頑強抵
抗者，亦不少見。參見立石謙次，〈洪武朝雲南平定之戰研究〉，《新鳳集》，
頁 2–69。

6. James Watson, “Standardizing the Gods: The Promotion of T’ien Hou 
(“Empress of Heaven”) along the South China Coast, 960–1960,” Popular 
Culture in Late Imperial China, pp. 292–324; Valerie Hansen, Changing 
Gods in Medieval China, 1127–1276; Kenneth Dean, Taoist Ritual and 
Popular Cults of Southeast China.

7. Glen Dudbridge, “Tang Sources for the Study of Religious Culture: Problems



22　連瑞枝

期關羽形象，是建立在九至十世紀印度毘沙門天王守護神信仰的

基礎，成為中國寺院的伽藍神。8萬志英（Richard von Glahn）在中

國江南五通神的研究也說明，十三世紀時五通神與佛教華光菩薩的

神性結合在一起，在佛寺受到民間的供奉。9佛教神祇，尤其是觀

音，也在唐宋時期成為全國普及的信仰。10密教儀式與佛教經文

傳統的完整性，使其成為一套相對強勢的文化系統，吸收民間神靈

與地方神明，使佛教廣為民間社會所接受。

明清以來，帝國在儒家正統意識型態下，更積極地推動地方神

祇的封神行為，但似乎無法回答一些具有佛教特質，甚至是具有反

對儒家價值的神祇，諸如喝酒醉的濟公、抗婚的妙善、出家的目連

等此類不為傳統倫理所接受的傳說與信仰，如何在民間社會被保留

下來。11這些性格不符儒家傳統價值的神祇，看來是對帝國提倡

的儒家倫理正統價值的消極反抗，但這不也象徵了地方多重的傳統

與潛藏社會價值的再現？中國民間仍供奉着許多富有地方色彩的神

祇與神明信仰，提醒我們對中國民間信仰的研究更應著重在地方特

有的歷史脈絡、節奏以及與佛教曾在儀式與經文正統上所扮演的角

色。

 and Procedures,” Cahiers d’Extrême-Asie 12:141–54;嚴耀中，〈唐代江南
的淫祠與佛教〉，《唐研究》，頁 51–62。

  8. Valerie Hansen, “Gods on Walls: A Case of Indian Influence on Chinese Lay 
Religion?” Religion and Society in T’ang and Sung China, pp.75–113.

  9. Richard von Glahn, “The Enchantment of Wealth: The God Wutong in the 
So cial History of Jiangnan,” Harvard Journal of Asiatic Studies 51.2: 
651–714.

10. Yü Chün-fang于君方, Kuan-yin觀音: The Chinese Transformation of 
Avalokiteśvara.

11. Meir Shahar, Crazy Ji: Chinese Religion and Popular Literature; Meir 
Shahar and Robert P. Weller, eds., Unruly Gods: Divinity and Society in 
China; Glen Dudbridge, The Legend of Miao-shan; Stephen Teiser, The 
Ghost Festival in Medieval China. 



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　23

二、背景與定義

雲南大理地區的神祠供奉着地方特有的神祇，如古老的國王、

英雄、后妃與將軍等。這些神祇與人物雖名不見經傳，但他們在區

域社會中具有深刻的歷史意義。這些神祇與西南佛教王權建國的歷

史有關：第一，南詔大理國（752–1254）統治範圍涵蓋了整個雲南

地區，其政權勢力超過五百年。第二，佛教王權推動封賜地方神靈

為佛教守護神，而國王世系也具有佛教神祇的神格。據古正美的研

究指出，南詔大理國曾推展當時東南亞非常流行的南天密教觀音佛

王信仰與金剛灌頂行法。其特色包括：一、梵僧與帝王都能與觀音

同身；二、阿闍梨（在雲南又稱嵯耶、阿嵯耶、阿吒力，意指儀軌

師）是金剛頂法的傳法人，能為弟子灌頂，並能在修法時，以相應

的能力體驗召神並與神同體。12南詔時期（752–902），國王是以佛

教「天王」的形象作為人世間的代表，具有守護佛教領土之大守護

神的宗教身分。約於九世紀末至大理國時期（938–1254），「國王即

天王」的思想逐漸演變成國王即「佛王」；國王是現實世界的最高

統帥，也具有最崇高的宗教身分。13大理國國王段智興（在位期間

1172–1199）以「易長觀世音菩薩」的名義，出現在一份古老的佛教

圖卷〈大理國梵像卷〉之中。14當我們從大理地區村神的國王神與

祖先神的歷史中，可以看到許多源自於密教的古老特質。15當地傳

12. 古正美，〈南詔、大理的佛教建國信仰〉，《從天王傳統到佛王傳統：中國
中世佛教治國意識型態研究》，頁 441–42。

13. 古正美，〈南詔、大理的佛教建國信仰〉，頁 426–56；侯冲，〈南詔觀音佛
王信仰的確立及其影響〉，《大理民族文化研究論叢》第 1輯，頁 149–95。

14. 〈張勝溫畫卷〉（即大理國梵像卷），第 100幅為易長觀世音菩薩，原卷藏
於臺灣故宮博物院；李霖燦，《南詔大理國新資料的綜合研究》。彩色印刷
版本〈張勝溫畫卷〉，又見《南詔大理雕刻繪畫藝術》。

15. 藍吉富主編，《雲南理佛教論文集》；李東紅，《白族佛教密宗阿吒力教派
研究》。



24　連瑞枝

說及志書以「梵宮」遍佈形容大理神祠之多，又以「西竺天宮聖賢

降生」來描述其歷史人物，便帶着相當濃厚的印度與佛教色彩。16

大理地區村廟統稱為本主廟。明中葉之前，這些廟宇廣泛地被

稱之為神祠、神廟或堂廟，神祇的分類並沒有嚴格界線，或為山

神、土地神或佛教守護神等等。依據文獻記載，最早的土地守護

神被稱為元祖，類似最初始的土地神靈（下文將陸續論及二個元祖

的例子）。元朝以後，土主一詞便開始出現，泛指稱包括佛教守護

神大黑天、戰死的英雄亡靈或古老的部落酋長等。此時，昆明大

靈廟供奉的「大靈土主天神聖像」，其「土主天神」指的是大黑天

神。17大理南方趙州山上一座明初所立的碑〈建峰亭記〉（1409），

記載建峰山神為一鄉之土主。18直到清中葉，本主一詞才大量出

現在各種文獻之中，儼然已具有村神的意思。19從元祖、土主到

本主名詞的變化，表示神靈在不同的時期象徵的不同的地域範圍，

神格的地位有所變化，神祇的內容也不斷地增加。釐清這些名詞在

時間上的變化，有助於我們還原到歷史時空背景中對其神祇的性質

以及社會脈絡進行考察。20也就是說，若以現在的眼光將本主視

16. 寂裕重刊，《白國因由》，頁 21。
17. 張道宗，《紀古滇說原集》，頁 9；又《景泰雲南志》，〈大靈廟碑記〉，雲
南史料叢刊第 3卷，頁 344–45。

18. 〈建峰亭記〉（1409），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 30上。
19. 〈經庄本主廟碑記〉（1801），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 177中。
20. 一般認為本主是白族特有的神祇，土主是彝族的守護神。從歷史的角度來
看，本主與土主皆是早期王權在西南地區的土地╱人群守護神的設置，
但在中國少數民族政策以及文化識別的標誌下，為了標示人群的差異性，
使得本主與土主看起來是二組不同的信仰。有關本主信仰的起源與出現的
時間，有的學者認為在唐朝以前雲南部落便有土主信仰，當時稱為鬼主信
仰。有的學者認為南詔建國，以國王為土主。南詔留下的劍川石窟第十一
號摩崖，刻着南詔王全家福的造像，許多白族學者如田懷清、張楠及考古
學者汪寧生等皆認為此為最早的土主造像。另有一批學者秉持較為保守的



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　25

為一個自成系統的村神信仰，會產生一些方法論上的爭論，尤其是

土主是否便是本主，或是土主的概念是否適用於更古老的神祠等等

問題。為免於這種研究方法上問題，筆者以較為寬鬆的用法，統稱

之為神祠。

這篇文章所討論的神祠大多圍繞在大理平原四周，除了建峰山

神位於大理平原南方不遠的山區以外，大部份的神祠多集中於喜

洲一帶（見地圖 1）。喜洲是南詔大理貴族聚居的地方，明朝以來的

碑刻資料相對豐富，傳說文獻與村廟的規模也保留得相當完整，有

助於我們針對王權統治較為密集的地區進行貫時性的區域研究。文

中所使用的文獻材料包括傳說、碑刻、方志與佛教經文等等，村落

的地景關係也將納入考察。傳說資料大多是引自十三世紀以來的作

品，包括《紀古滇說原集》、21《白古通記》，22十八世紀初的《白

國因由》；23神祠的史料多以十五世紀以來的碑刻資料為主。雖然

缺乏八世紀時期的直接史料，但上述文獻不約而同地將古老神祠的

歷史追溯到八世紀左右，在比對之後，仍然具有相當程度的可信

 意見，認為本主╱土主信仰是出現在元明以後。橫山廣子認為元朝統治雲
南，以「土主」表示「土著社會」的意思，這是具有語言學上的意思。謝
道辛則依據文獻材料來推測土主是明朝以後才出現的信仰。再者，在雲南
其他地方，如景東縣太忠地區的彝族，供奉着土主，又被稱為「家神」，
保留相當古老的涵義。李纘續，〈白族本主文化簡論〉，《大理文化研究》
10:223–27；王麗珠，〈雲南發祥地上的土主廟〉，《雲南文物》6:41–47。
橫山廣子，〈離開“土”的範疇：關於白族守護神總稱的研究〉，《東亞社
會研究》，頁 109–20。

21. 張道宗，《紀古滇說原集》，玄覽堂叢書。
22.《白古通記》全書內容已不可考。傳說它是以「僰文」寫成的大理古代史， 
現今已由學者從散落於民間志書所引述的錄文中，輯為《白古通記》一
書。在 1953年土地改革期間，大理農村又發現另一本署名《僰古通記》
的文本。著者不詳，《白古通記》，收於王叔武輯著，《雲南古佚書鈔》；尤
中校注，《僰古通紀淺述》。

23. 寂裕重刊，《白國因由》。



26　連瑞枝

度。筆者所使用的碑刻資料為：〈三靈廟記〉（1450）、24〈建峰亭

記〉（1409）、〈重修白石堂神廟記碑〉（1431）25及〈應國安邦神廟記〉

（1432）26等記載明初到明中葉時期的重建碑記為主，綜合上述文

獻依次說明：國家透過封神政策，將土地神靈、國王與貴族世系力

量整合在一起的故事；其次，以佛教的守護神與佛經的本生故事來

說明這些具有神靈的國王、貴族如何透過儀式與分封，形成有系統

的神祇信仰。

三、土地神與貴族祖先

元祖是土地神最古老的稱法，指的是掌管土地與水利的神祇。

南詔統治初期（約七世紀至八世紀之間），南詔為了控制原本互不相

轄的部落，大力推行封神政策，對戰亡的英雄、有功於國的部落領

袖以及阿育王的兒子們賜予神號，為一方的土地神靈。所以，許多

土地神靈與歷史人物便產生結合為一的現象。

㈠ 元祖與國母
首先是二組相互關聯的故事。其中一個是吐蕃英雄亡靈與大理

土地元祖結合成為一地守護神的傳說。此故事之所以能夠流傳，又

與大理國王段思平和他母親的傳說有關。前者稱為三靈廟，位於大

理平原上萬花溪上游的五台山上；後者稱為靈會寺，位於萬花溪中

游五台山山腳下。附近村子居住着段思平後裔的段姓聚落，以及段

思平母親家的楊姓聚落，空間結構上呈現了神祠、聚落與族姓間長

期的密切關係。

24. 〈三靈廟記〉（1450），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 49上、中。
25. 〈重修白石堂神廟記碑〉（1431），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 36中、
下。

26. 〈應國安邦神廟記〉（1432），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 37上、中。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　27

傳說喜洲院塝村旁，有一位楊姓老者，年老無子，默禱求子。

園中有一棵李樹，結子一大顆，後落地為一女子，長者養育長大，

稱之為白姐阿妺。後為南詔國清平官段寶 聘為夫人。有一天，這

位白姐阿妹浴濯霞移江，見浮木一段順流而下，觸及阿妹足，乃知

是「元祖重光」化為龍，白姐阿妹感而有孕，復植此段木（即龍之

化身）培於廟庭之石，吐木蓮二枝，生段思平與段思胄二人。此女

日後於靈會寺修法，後被追封為「天應景星懿慈聖母」。27

類似的記載也出現在〈故處士楊公同妻碑志〉（1440）中。該

碑指出，過去有位楊歡喜長者，因無子，告上蒼，忽然得女，此女

為白姐阿妹，嫁給段氏酋長，生下段思平。28在稍晚的〈處士楊

公李氏壽藏碑〉（1480）也記載着類似的故事：

公之始祖乃院塝一長者，無嗣，夫婦默禱於上蒼，園中李

樹惟結一實，其狀甚大，月下聞嬰哭泣，夫婦往視，⋯⋯

內生一女，顏貌異凡。撫育至長，於江邊洗濯，忽有檀木

一段，⋯⋯有孕。後知是本境元祖，乃生二子，遂以段為

姓，曰思平、思冑。⋯⋯時建靈會梵剎，今本寺聖母，即

前女也。29

此碑說明了白姐阿妹是楊氏長者向神求來的女兒，長大後於江邊觸

木，與本境元祖生下了段思平，死後被封為聖母，供奉在靈會寺

裡。前面二則史料皆提到段思平之父親段酋，後者則無。明朝楊慎

的《南詔野史》記載則略為簡略，其書中記載：「其母因過江水汎

27. 〈三靈廟記〉（1450）。
28. 〈故處士楊公同妻碑志〉（1440），石鍾，《滇西考古報告》，頁 12。
29. 〈故處士楊公同室李氏壽藏碑〉（1481），《白族社會歷史調查》（四），頁

71。



28　連瑞枝

觸浮木若有感而娠生段思平與段思良。」30

這四個版本，時間約集中在十五世紀中葉左右。前面三個傳說

版本來自碑刻資料，一為三靈廟碑，二是出自楊姓墓誌銘。內容雖

略有不同，但都明顯地表示當地段楊二族姓間的歷史淵源，以及白

姐阿妹在江邊觸木與本境元祖生下段思平此神奇情節。對口傳文化

盛行的民間社會而言，傳說版本在細節上往往有所出入，但上述傳

說內容的結構卻是相當清楚：使白姐阿妹 段思平的母親感而生子

的是「本境元祖」，即土地神靈。供奉段思平母親的廟宇後來被稱

為聖母寺，即今之靈會寺，又稱唐梅寺。至今，這仍是大理平原上

富有盛名與祈求生育有關的寺廟（見圖 1）。

上面故事所提到的元祖，是附近山上一座三靈廟中所供奉的神

靈，此神與七至八世紀之間南詔與吐蕃外交史中一段潛藏的英雄戰

史有關。傳說在南詔國王閣羅鳳（在位期間 752–779）在位之時，正

妃無子，時逢偏妃生子，中官便陰謀將偏妃所生之子易之以猴，復

將偏妃之子埋棄在太和城的道路旁，為斑牸吃掉。有一女子窺見其

情，便密報於宮中，復命人將斑牸剖開，在斑牸中出現一個男子，

披戴金盔甲，執劍恨指騰空向北往吐蕃而去。後來，這個男子在吐

蕃長大，率兵攻伐南詔二大城：太和城與德源城，迫使南詔國王求

和。在這場戰役中，此男子與二將軍殞命於喜洲赤佛堂前。三人托

夢給喜洲院塝村的一位耆老，說「若立廟祀享，能遍水利，除災

害」。不及月而廟成，村民每年於四月十九日，闔郡祈告。到了異

牟尋（在位期間 780–808）時，追封其神號為「元祖重光鼎祚皇帝、

聖德興邦皇帝、鎮子福景靈帝」，是為「三靈」。31碑末又再一次

強調並記載着，此「三靈」分別是吐蕃的酋長、唐大將及閣羅鳳偏

30. 楊慎，《胡蔚本南詔野史》（上），〈大理國〉，「太祖聖神文武皇帝」，頁
33。

31. 〈三靈廟記〉（1450）。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　29

妃的兒子。這個故事終究是在提醒我們，這是一場南詔異牟尋時

期，南詔與吐蕃、唐朝三方所發動戰事，並於事後安撫戰亡將領的

所在地。

傳說內容固然有誇張不實的情節，但是故事內部的結構關係卻

反映一段可能的歷史經驗，值得我們細細追究。歷史中記載，南詔

國王閣羅鳳與唐朝交惡，他曾主張應與吐蕃結好，以便鞏固南詔在

西南地區的勢力。32他被吐蕃封為「贊普鍾」（即吐蕃王之弟）。

所以，此碑提到閣羅鳳的偏妃很有可能是在此交好之時，聯姻而來

的吐蕃貴族女子。下一位國王異牟尋，復又與吐蕃交惡，偏妃所生

之子懷恨回到吐蕃是很合理的。那我們來看看吐蕃歷史的記錄，據

西藏古書《漢藏史集》中記載，松莽布支國王時期（676–704）「將

不是吐蕃人的南詔等許多國家納入治下」，而且他在「二十九歲時

在南詔地方去世」。他的兒子「赤德祖贊王迎娶南詔妃赤尊為妻，

生下了一個相貌出眾的王子，名為絳察拉本。」33若以二十年推算

赤德祖贊王的時間，約與閣羅鳳（712–779）相同。閣羅鳳與吐蕃和

好，所以吐蕃國王赤德祖贊王娶南詔妃赤尊為妻，而閣羅鳳亦娶

吐蕃女子為偏妃，這種聯姻在當時是相當普遍的政治結盟方式。但

是，異牟尋即位，與吐蕃交惡。貞元五年（789）異牟尋受唐朝使者

崔佐的命令，竟然「斬番使」，復與吐蕃作戰。34這個時間，與三

靈廟碑中所提及的戰爭時間是吻合的，若以前面《漢藏史集》中所

提到的松莽布支國王在二十九歲時是死於南詔的話，那麼，三靈廟

碑裡記載的神祇之一吐蕃酋長，極有可能便是松莽布支國王，而另

32. Charles Backus, The Nan-chao Kingdom and T’ang China’s Southwestern 
Frontier.

33. 達倉宗巴‧班覺桑布，〈赤德祖贊及赤松贊王的歷史〉，《漢藏史集》，陳慶
英譯，頁 95。

34. 楊慎，《胡蔚本南詔野史》上卷〈南詔國〉，「異牟尋」，頁 17。



30　連瑞枝

一位閣羅鳳偏妃之子自吐蕃南下也相當符合當時的歷史事實。

據前面陳述的傳說可知，南詔初期，曾將元祖賦予人的形象，

使得原來無法被控制的土地神靈被以戰亡英雄人物的神靈形象所

取代，同時，這些戰亡神靈也還保留了土地神靈龍神的能力。此神

靈的地位一直相當重要，直到大理國王段思平建國之時，他將其世

系來源攀附於此元祖，合理化其建立大理國與開國國王的身分。35

下面山神的例子亦是如此。

㈡ 建峰山神與祖先神
大理地區的趙姓稱其族姓源自於建峰趙氏。建峰是大理南方趙

州山上一座聖山。當地有一座古老的建峰亭廟，明軍進入大理時被

焚毀。第二年（1408），此廟在地方鄉老的要求下重建。廟碑刻於

同年，內容記載着當地趙姓的祖先與山神的古老傳說。碑中是如此

記載的：

建峰之神者，趙州之土主也。姓趙名康，東川之人也。家

誕美女，有雅操之志，求娶者眾，而父弗之。蒙氏興宗

聞其藝能，娶之為妾，乃唐之儀鳳元年（672）也。康無繼

嗣，興宗招之，此地寓於五峰山下，緣茲地號曰趙瞼者，

以康之姓而得名也。郡東山行二十里，有山曰五佛，又曰

五祖，今日五峰者，以五壟之連峰也。周三十里，山西面

35. 這種攀附已有前例，自南詔以來，他們便曾向唐朝宣稱他們是哀牢夷沙壹
的後代，而段氏此舉亦有類似的作法，顯示其世系源自於不尋常的女性祖
先與元祖，用以確保他們在特定土地範疇中具有的優越代理人身分。段思
平母親「白姐阿妹」的傳說可能是挾雜著更複雜的來源，包括了古老部落
社會的洱海蠻、沙壹傳說以及大黑天神的配對神祇婆伽聖妃三者的結合。
參見拙作，〈女性祖先或女神：雲南洱海地區的始祖傳說與女神信仰〉，《歷
史人類學學刊》3.2: 25–56。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　31

別秀一峰曰信苴城，四面絕巖，怯弱難履。康嘗到此，遙

聞兒啼，遂尋之，見一子，可數歲，疑是神人之所誕焉。

康喜之，因家無嗣而獲之， 者豈不慶歟。攜至家，養於

資畜榮盛。然此方之謂信苴者，乃神靈之降迹焉。至蒙威

成癸丑歲，康終之，方牧命郡人起廟而旌之，賜號曰外祖

建峰。外祖者，為邦之外親也。建峰者，男生於峰頂也。

傳聞山下有洞，洞有兩泉，康化為虬，□於泉，所出清谿

水，給三州人。茲土宜乎耕墾者，誠龍神之潤澤歟。每有

旱，祈禱之必應。自蒙威成癸丑歲，歷鄭趙楊段元，六代

五十二世，終於癸亥歲。36

這個故事是撰碑之前約七百年前的事。約七世紀時，滇東有一位名

為趙康的部落酋長，家中無子，育有一女，此女甚麗，追求者眾。

南詔國王蒙興宗（在位期間 674–712）聞其藝能，娶之為妻，並招趙

康移居於洱海東南附近的五峰山下，以趙姓為地名，謂之趙州。

當時，趙州附近有一座山，名為五峰山。山西有山峰，名為信苴

城，是一座神靈降迹的聖山。某日，趙康至此，聽到遠方嬰兒的哭

聲，聞聲尋之，發現一個小男嬰，此子被視為是山神之子，趙康

便將他帶回家撫養。此後，趙州因此「資畜榮盛」。這是一段有意

思的描述，因為接下來的故事並沒有強調山神之子，也沒有任何記

載記錄山神之子的隻字片語。趙康死後，興宗王之子威成王（在位

712–728）封他為「外祖建峰」，令郡人建廟表彰他。外祖指的是國

王外親，是聯姻家的意思。37建峰，原指的是「男生於峰頂」。故

36. 〈建峰亭記〉（1409）。
37. 南詔與附近部落聯姻關係的研究可以參見白鳥芳郎，〈東南アジアにおけ
る文化複合の性格と民族国家形成の一類型〉，《華南文化史研究》，頁
203–22。



32　連瑞枝

事中指出，趙康透過認養山神之子，被封為山神，興宗王還令郡人

起廟而旌之，取代了原來山神降跡╱聖地的宗教地位。但是，和這

個故事主軸沒有關係的女兒，卻才是真正關鍵所在，事實可能是趙

康將女兒嫁給南詔國王一事，確定了趙康外祖的政治地位，才有後

來這一段趙康變成山神的故事。此碑更大的旨趣，是透過這些部落

酋長、南詔國王、山神之子與美女等其間關係的描述，確立趙康被

封為山神的合理性。是以，趙康自八世紀便以外祖建峰山神的形象

被供奉在建峰廟中，在碑尾甚至記載着，此廟已受到「五十二世」

趙氏族人所信奉。

外祖建峰趙康，也被封為元祖。趙康被封為元祖的故事，出現

在洪武年間趙氏宗祠的祖碑中。碑上刻着「敕封元祖建峰福蔭太師

趙公諱康大人位」，內容講述蒙威成王癸丑年十月二十一日賜趙康

為元祖建峰福蔭太師。謹錄文於下：

國所以立，惟賢是依。褒封崇德，聖主隆規。咨維外祖，

道德為儀。朝勵忠盡，四野坦夷。飲食教誨，民望攸

歸，如彼乾元，庶物瞻依。福蔭後裔，是享是宜。大哉元

祖，萬世流輝。敕封元祖建峰福蔭太師，春秋報賽，慶祝

無遺。主者施行，欽哉欽哉。蒙威成癸丑歲十月二十一

日。38

威成王封趙康為「外祖建峰」與「元祖建峰福蔭太師」，「外祖」

是強調國王母親家的身分，而「元祖」又指的是土地神祇，司掌

一地之水利以及生民疾苦。上述傳說與碑銘傳達了以下幾個訊息：

㈠、在部落社會之時，五峰山原為山神居住之地信苴城，是當地聖

38. 〈趙氏宗祠碑〉（1384），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 28下。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　33

山。㈡、南詔王（興宗王）以聯姻之名拉攏趙康，擴大聯盟勢力，並
賜此地給他。㈢、趙康以「邦之外親」與認養建峰山神之子的名義，
成為具有王權與土著神靈二而一的身分，成為地方守護神。39更重

要的是，他還是大理地區趙姓的始祖。後來的民間傳說演變成五峰

山下有山泉藏於洞內，趙康在死後化為虬，令其泉水湧出以利三州

之人。每有旱，便有州人禱於此。40

從南詔國家統治的角度來看，南詔國王賜封有力量的神靈—

前者為戰亡英雄，後者是貴族祖先神—為土地元祖，以宗教治術

控制地方具有象徵性的土地神靈，使得地方神山與聖地成為歷史人

物神靈的殿堂。如前所示，南詔國王令郡人起廟旌之，令「春秋報

賽，慶祝無遺」。國家透過廟宇的設置控制看不見的山神，以定期

的儀式確定國家與部落社會的秩序，可說是相當高明的統治策略。

於是，我們在上述傳說中，看到山神╱土地元祖與英雄神靈╱祖先

神二者之間產生一種力量的轉換，並且形成身份相互重疊的歷史過

程。

四、佛教守護神與國王

上面的二個故事分別提到了南詔的二位國王：威成王與閣羅

鳳，他們曾積極擴展南詔的版圖，並以具規模的封神策略確定領土

統轄的範圍，在穩定王國秩序上扮演重要的角色。元朝張道宗曾

撰錄一書《紀古滇說集》，書中也提到此二國王封神的情形：㈠、
威成王分封阿育王的三個兒子和他們的舅舅以帝號，主各神山。

其中，阿育王長子福邦，封於碧雞山主廟，謚曰伏義山河清邦景

帝，二子為靈伏仇夷滇河聖帝，三子為金馬名山至德景帝，其舅舅

39. 〈建峰亭記〉（1409）。
40. 陳釗鏜修，李其馨等纂，《趙州志》卷 2〈寺觀〉，頁 273。



34　連瑞枝

則為大聖外祖神明天子。南詔末期，國王隆舜（在位 878–897）親至

滇東善闡城（即今之昆明），祭拜這三位山神與神明天子廟。41直

到明中葉十六世紀，雲南民間仍然供奉阿育王諸子。42㈡、閣羅
鳳（748–779）分封佛教的守護神於雲南各地，使其成為具有正統意

義的土地守護神。43另一次的封神，則發生在大理國王段智興之

時（在位 1172–1199）。喜洲附近出土墓誌銘〈故處士段公墓誌銘〉

（1437）中記載，段智興在位時「以德服人，相繼為君長，故封神

之號，授龍之敕，自此始也。」44此「封神之號」與「授龍之敕」

也是一種封神行為，民間傳說文獻相當豐富。45現今大理地區仍

有許多的龍王信仰，是否與段智興的封神政策有關，仍有待考察。

我們就先依據碑刻資料來談佛教守護神的分封。

㈠ 佛教護法神
大理地區流傳觀音教化輔國的傳說，所以該地很多神祇的來源

和觀音開化大理的歷史有關。學者注意最多的是密教護法神大黑天

神。傳說南詔威成王時，滇人楊道清在滇池修法，感現觀音大士。

因法術高強，威成王冊封他為顯密融通大義法師，並塑大靈土主

天神聖像（即大黑天神）於滇東地區。閣羅鳳時，建拓東城（即今昆

明），以大黑天神為拓東城的守城之神。46此後，大黑天神成為雲

41. 張道宗，《紀古滇說原集》，頁 9、15。
42. 劉文徵著，古永繼點校，《滇志》卷 16〈祠祀志〉，「群祠」項下，頁

549。
43. 應國安邦神廟位於大理府城北，見《滇志》，頁 550。洱海東岸海東挖色，
也有一座應國安邦神廟，其廟仍有碑，為〈應國安邦神廟記〉。見田懷清
調查整理，〈大理州白族本主信仰調查之二〉，《白族社會歷史調查》（三），
頁 177。

44. 〈故處士段公墓誌銘〉（1437），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 42下。
45. 楊政業主編，《大理叢書‧本主篇》上下二冊。
46. 張道宗，《紀古滇說原集》，頁 9。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　35

南地區相當普遍的神祠。47在一份明碑〈應國安邦神廟記〉（1432）

也指出，觀音大士從西天來到蒼洱地區，觀其地理，聖跡無比，曾

請「西天廣目天王」鎮於雞足山頂，擁護雞足山洞內諸佛之境。南

詔國王閣羅鳳便建應國安邦神廟，供奉這尊神威無比的西天廣目天

王，及其左右護法二十一力士為「斯方之土主」。48此西天廣目天

王主要的職責是主掌「趨邪輔正、祈晴禱雨」。明初，這座應國安

邦神廟遭到破壞，復經鄉邑郡人等捐錢重建。碑中指出，這位西天

廣目天王是當地「孟州十八堂神」中的第一神。49另一座位於洱

海附近的「白石堂神廟」，廟中也立有一塊十五世紀重修的碑，碑

文開宗明義寫着：

夫廟者乃古蹟之聖境，是孟州十八堂神內一廟。50

碑銘指出確有「十八堂神」的設置，而白石堂神廟是其中之另一座

神廟。現在，田野調查資料也顯示，劍川地區還有本主十八堂神的

稱號，分別座落在十八個村子間。51此十八堂神，又被稱為十八

壇神，在周宗麟的《大理縣志稿》中記載：「土地龍神即十室之邑

亦必建宇而栖焉，所謂十八神，猶沿南詔之舊。」52指此十八神是

南詔時期安置的土地龍神，是一套被組織過的土地神。

蒼洱的「十八堂神」外，也有許多供奉着大黑天神的廟宇，其

47. 大黑天神在滇西村廟中多為配神的角色，在滇東則多為土主廟的主神。據
考察，在滇池周圍有 132座土主廟，便有 130座土主廟供奉大黑天神。
見王海濤，〈南詔文化的源與流〉，《南詔文化論》，頁 328。

48. 〈應國安邦神廟記〉（1432）。
49. 〈應國安邦神廟記〉（1432）。
50. 〈重修白堂神廟記碑〉（1431）。
51. 《大理叢書‧本主篇》上冊，頁 17。
52. 周宗麟，《大理縣志稿》卷 32〈雜志部‧軼事〉條下，頁 22。



36　連瑞枝

中如「三堂廟」。正統八年（1443）間重修碑〈三堂聖廟〉記載：

三堂者，三利森木之祠也。⋯⋯顯毘廬之智體，化迦羅

之妙儀。⋯⋯三堂大聖，土地迦羅，掌握三界，鎮壓邪

魔。53

其中，「三利森木之祠」其意不甚明白，似是與山林護育有關。三

堂大聖是「土地迦羅」，也是大黑天神。文中指出土地迦羅也是毘

廬遮那佛的化身。掌管事如：「掌握三界，鎮壓邪魔」，「利濟群生，

家家快樂」，「護持鄉郡，豐蒸稼苗」及「退瘟救疫」等，儼然是

一鄉的守護神。54這些資料或隱或顯地指出，大黑天神被封賜為

土地迦邏，是掌管特定地域的土地守護神。

㈡ 土輪王
除了佛教守護神被封為土地神以外，國王也以土輪王的形象，

被民間奉為土主。南詔國王神尤集中於大理南方的蒙化州（今巍山）

一帶，也就是南詔發跡之處。大理國王神則以大理平原為多，尤集

中於喜洲一帶。

南詔後期的幾個國王，因大力推展佛教為國教，使得國王的

形象從佛教的天王逐漸轉化成「轉輪聖王」的「土輪王」形象。

最明顯是在南詔隆舜（878–897）之時，當時國家久安，以為有神護

祐，所以命其轄內三十六部建「嵯耶廟」。此一嵯耶原指雲南地區

特有的觀音形象，名為阿嵯耶觀音。但在十世紀左右的〈南詔圖卷〉

中，卷中記載着隆舜國王自稱「摩訶羅嵯土輪王」，軀身向阿嵯耶

53. 〈三堂聖域記〉（1443），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 44中、下。
54. 〈三堂聖域記〉（1443）。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　37

觀音像禮拜。55在十八世紀還留下來的〈嵯耶廟碑記〉中，直接

將嵯耶視為南詔國王隆舜。其碑中記載：

蒙詔瑞衍九隆，其興也肇自奇王，⋯⋯傳世十三，曆年二

百有八，代有功德，漸被於民⋯⋯至十一世，至帝甫嗣

曆服，遂志切安民，和親唐室⋯⋯遂有生之樂，故三十六

部各建廟貌肖像以崇祀，步禱明虔，用酬大德，廟曰：嵯

耶。56

碑後有贊辭如「帝之聲靈赫濯，無敢或射其功德，從可識也。」又

謚號為「武宣」，武宣是隆舜的謚號。57指出廟中供奉的是國王隆

舜的肖像。從此碑記看來，國王被視為阿嵯耶觀音在世俗的代理

者，若以「三十六部各建廟貌」的情形來判斷，他還令各部落建觀

音廟來供奉這位國王觀音。所以，國王隆舜推展佛教為國教的實際

作法，是在部落裡建立佛寺，並以自己神格化的嵯耶名號，令各部

祭拜之。

除了大理以外的三十六部供奉着國王隆舜的嵯耶觀音廟，永昌

哀夷山下也供奉着南詔國王的廟。明人謝肇淛在《滇略》中記載：

永昌以正月十六祠大官、小官廟，夷漢皆往會祭，廟在哀

55. 〈南詔圖卷〉現藏於日本京都有鄰館。其作畫時間一說為南詔舜化貞（在位
期間 897–902），又一說是十二、三世紀時所繪。李霖燦認為此圖卷為一
摹本，反映的是九至十世紀南詔大理國宗教史的重要線索。李霖燦，《南
詔大理國新資料的綜合研究》，頁 49。又有關嵯耶觀音的研究可見 Helen 
B. Chapin, “Yünanese Images of Avalokiteśvara,” Harvard Journal of Asiatic 
Studies 8.2:131–83.

56. 〈嵯耶廟碑記〉（1705），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 156上、中。
57. 陳循，《寰宇通志》卷 111〈蒙化府〉條下，「嵯耶武宣王廟」。



38　連瑞枝

牢山下，其神題大官曰大定戊方天下靈帝，小官曰大聖

信苴利物靈帝，不知何神。張志淳曰，此必蒙氏世隆僭號

時，即其始祖生長之地而祀之也。相傳大官為叔，小官為

侄，其塑像冠服，皆與蒲蠻同。58

指出滇西邊鎮永昌夷漢皆祭拜古代國王的情形。文中提及明人

張志淳的看法，「此必蒙氏世隆僭號時，即其始祖生長之地而祀之

也」，指出南詔國王蒙氏時，將國王始祖起源地封為神，令地方官

舉行固定的祭祀活動。以此來看，南詔蒙氏將祖先發源地予以人格

化，並且將之立為神祠。這與前文「元祖」一節所描述情形相當類

似，土地元祖被賦予人的形象，祖地以「人」的形象獲得祭祀。

南詔國王廟最多的地方要算是大理南方的蒙化府。據《蒙化志

稿》記載，南詔王室共有十三世國王，也都被奉為土主，分佈在南

詔發源地蒙化巍山一帶。59大理北方的鄧川一帶也供奉着南詔國

王隆舜與世隆的土主廟。60《鄧川州志》〈民祀〉條下，撰文者作

了一個簡短的評論：

論曰：廟祀者，典禮之大，非御災、捍患、法施、民勞、

定國者不得與。今祠宇相望，里巷間婦孺奔走拜跪以奉所

謂土主者，率多蒙段氏，侈偽號，治侏 ，歷數百年而禋

祀不輟，豈真功德在民耶，蓋民志之惑也久矣，所當祛而

58 謝肇淛，《滇略》卷 4〈俗略〉，雲南史料叢刊第 6卷，頁 696。
59. 梁友檍，《蒙化志稿》卷 15〈祠廟志〉，「嵯耶廟」，頁 124。又同卷，〈祠
廟志〉，「蒙舍廟」：「蒙氏十三代為郡中十三土主，此居其一」，頁 132。

60. 「土登土主廟舊志云蒙氏酋隆廟偽謚宣武歲以二月八日賽會」，「兆邑土主
廟即蒙氏世隆偽謚景莊歲以正月旬有三日賽會。」見候允欽纂修，《鄧川
州志》卷 7〈民祀〉，頁 67。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　39

定之。61

記錄了南詔在各地建國王神廟的情形，也說明了明朝以後這些國王

神廟淪為土主的景象。62

㈢ 大日如來 
段氏國王的廟則顯得相當隱晦。我們都知道南詔晚期佛王信

仰的推展，到大理國時達到巔峰，佛教幾乎成了全民性的信仰。63

在這種情形下，段氏國王在民間被供奉的情形又是如何？

唐人一行所譯的《大毘廬遮那成佛經》記載：「所謂大黑天也，

毘廬遮那以降伏三世法門，卻除彼故，化作大黑神。」經文指出，

大黑天神是毘廬遮那佛的化身，他是守護世俗國土的守護神。大理

國時期，毘盧遮那佛的地位明顯地超越了大黑天神，成為一個絕對

崇高的神祇。此時，國王、毘廬遮那佛與大黑天分別代表了三種神

性：轉輪聖王、佛王與國土守護神；國王的身分也因此成為具有崇

高宗教意義的人間代表。64

1956年 8月，學者在大理南方鳳儀北湯天董氏宗祠中發現為

數可觀的大理國寫經，包括了國王舉行密教灌頂儀式時所使用的佛

教儀文。65在其中一份名為《大灌頂儀文》的經文中，描述灌頂

師與壇主們為國王主持灌頂儀式的步驟與細節，包括各種分工不同

的儀式專家在不同的壇場負責儀式、國王如何行止觀想，以及觀想

61. 同上注。
62. 土主信仰的討論詳見後文。
63. 郭松年撰，王叔武校注，《大理行紀校注》。
64. 古正美，〈南詔、大理的佛教建國信仰〉；侯冲，〈南詔觀音佛王信仰的確
立及其影響〉。

65. 周泳先，〈鳳儀縣北湯天南詔大理國以來古本經卷整理記〉，《大理白族自
治州歷史文物調查資料》，頁 7–21。



40　連瑞枝

的顏色與梵音等等細節，呈現一場現實世界的國王與宗教聖王合而

為一的儀式展演。66經文名為《吉祥喜樂金剛自受主戒儀》，記載

著國王重覆觀想自己為金剛界大毘廬遮那佛本尊，並以此觀想展示

國王為「轉輪聖王」的身分。從這些經文得知，國王為轉輪聖王此

政治意識型態，需要有一套專門為國王舉行的灌頂儀式來維持。國

王作為佛教法界的中心，不時以觀音佛王、毘廬遮那佛大日如來、

大黑天神等不同形象變換其身份。如果，大黑天神是毘廬遮那大日

如來佛的化身，大黑天神廟為地方部落社會的王權表徵，那麼，毘

廬遮那大日如來佛則象徵佛教領土中最高統籌者的角色，祂的化身

也是無所不在的。67所以，象徵國王的佛寺與神祠便成為王權在

民間展現其力量的表徵。

可惜大理時期的史料相當缺乏，再加上明朝統治，段氏被剝奪

國王身分，如果要討論大理段氏國王神的信仰，我們需要借助明清

以來許多不同性質的史料納入一起討論。

首要是大日如來的傳說。從儀文與教法來看，大日如來是國王

神性的表徵，那麼我們試從一則大日如來的民間傳說來談起。楊黼

（約 1370–1455），雲南太和人，世居陽溪。《明史》隱逸傳中記載

著有關他的生平事蹟。68他以修道聞名於當時的文人圈，也曾留

下白語漢字（當地人稱白文）緬懷他的故鄉大理盛景，撰有〈詞記

山花‧詠蒼洱境〉一碑。69此碑背後，另有〈重理聖元西山碑記〉

（1450），記載了其楊姓父系祖先與佛教的故事：

66. 侯冲手抄繕錄，大理國寫經《大灌頂儀文》，微卷收藏於雲南省圖書館。
67. 侯冲，〈南詔觀音佛王信仰的確立及其影響〉，頁 171。
68. 張廷玉，《明史》卷 298 〈隱逸〉，頁 7629。
69. 雲南省少數民族古籍整理出版規劃辦公室編，《白文“山花碑”譯釋》。又
見徐嘉瑞，《大理古代文化史稿》附錄三，頁 429–34。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　41

佛教之來，尚矣。肇於毘廬，有過、現、未之教主。其劫

中各出一千佛，攝化眾生，莫非導人明善復初而已。⋯⋯

按郡志：貞觀癸丑，圓通大士開化大理，降伏羅剎，鑿天

橋，瀹洱水，以妥民居，攝授蒙氏為詔之後，重建聖元梵

剎，以崇報之，段氏繼立，仍復敬奉，舉楊連為左右，繇

是郡中佛教最勝。有一日，天清氣朗，洱面涌出一石，祥

雲繚繞。臨岸，迺知是佛中大日遍照也。僉行舉石，莫之

能動者，惟連不用力而輕抱歸家。屢顯靈異，遂於聖元寺

西山蘭若以奠之。傳至云孫曰保，愈加恪恭。臨終，命子

儒士楊黼復修理補葺。70

這份碑文描述楊氏祖先的神蹟，也談到聖元寺西山蘭若的典故。聖

元寺的歷史與陽溪的位置有關：據清初聖元寺住持寂裕刊印的《白

國因由》記載，聖元寺建自隋末唐初，供奉聖源觀音，傳說祂解救

大理百姓，將吃人的羅剎封在陽溪溪口巨石下，又被稱為建國觀

音。為了報答觀音開化大理有功，所以聖元寺中供奉的是這尊聖

源「觀音老爹」。大理國時，相國高順貞（約十二世紀）曾重新修建

聖元寺。71楊黼世居陽溪，他在文中提到他的祖先楊連為段氏國

王的「左右」，是為輔國大臣。一日，洱海海面出現一個大石，被

視為「大日遍照」，是大日如來。無人將之舉起，惟楊連輕易將之

抱起，舉回家後，在聖元寺旁建了一座西山蘭若供養祂。然而，西

山蘭若隸屬於一組與觀音有關的聖元寺宗教建築群。《白國因由》

（1706），也曾描述聖元寺以及西山蘭若的故事，並指出在十八世

紀以前其建築群的盛景「樓臺殿閣數十層接西山」。但在他那個時

70. 〈重理聖元西山碑記〉（1470），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 48下。
71. 寂裕，《白國因由》，頁 22。



42　連瑞枝

期，西山蘭若已被水沖毀，聖元寺「止存正殿」，僅存供奉觀音的

一殿。可見，聖元寺宗教建築群在清初已逐漸解散與沒落。

這個故事有二個歷史脈絡需要進一步提出：㈠、此陽溪楊氏是
段氏開國國王的外祖家，如文章前半段所述，段思平的母親白姐是

楊歡喜長者的女兒。㈡、楊氏是陽溪重要世系，以密教傳家。故事
裡的楊連發現神石，以神力將神石抱回家裡，並建佛寺供奉之，是

確定楊家世代的宗教身分與佛寺的關係。所以，在這二個歷史脈絡

與楊氏祖先的故事下，我們更應意識到陽溪之輔國世族楊氏與段氏

國王在歷史裡的結構關係。大日如來傳說和西山蘭若的建立，是否

與大理段氏統治下神祠階序的再建構有關，我們不得而知。但大日

如來此一詞彙，不斷地出現在後來民間諸神名之中，這是值得我們

多加以注意。以下神明天子廟碑即是其例。

㈣ 神明天子
緊鄰於聖元寺的是五台山山神廟，稱為神明天子廟。民國以

前，並無碑刻留下來。民國二十二（1933）年、二十八年（1937）、

三十八年（1949）分別有碑。民國二十二年碑中記載廟中供奉的神

明為「神王」：「（廟）右近聖元，額題黃元治之書：本來護法，稱為

神王，年歷千載有奇，靈鎮五峰而外，即佛即神，可欽可仰。」民

國二十八年碑中則有「稽夫神之有都，在隋末唐初之際，邪龍為

崇，荼毒生靈，大士現長者之身，有護法之力，德在生民，恩同六

詔，此澤國之所以為佛國，而佛都因以併神都也。秀萃五台王氣，

惟皇古之靈；鎮靈鷲祥國，帝座天成。位尊大日上景帝，無帝不

師；名高五百神王，靡神不宗。」72民國三十八年碑中以七十二

景帝取代了大日上景帝：「位尊七十二景帝，無帝不帥，名高五百

72. 李正清，《大理喜洲文化史考》，頁 387。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　43

神王，靡神不宗。」73神殿中間立有「護法神宮」之匾，指出此

神廟之神是護持佛法的「本來護法」神王。但沒有直接的證據說明

祂是誰。

神明天子神廟是附屬於觀音開國傳說下的護法神信仰，前碑所

指「佛國併神都」指的是供奉觀音的聖元寺，將原來的民間神祠納

入佛教守護神之列，使神廟成為佛教的護法神宮，供奉的是護法神

王（見圖 2）。從碑中得知，「位尊大日上景帝，無帝不師；名高五

百神王，靡神不宗。」中也可以看出，前者是佛教至高的神大日上

景帝，後者則是神祠系統中最高的神，是五百神王。這些碑文留下

相當明顯的神佛二元系統「即佛即神」共存共容的過去。但是，因

為國王神與佛教守護神作為段氏王室象徵的隱喻特質，在明朝統治

後成為一種禁忌，才使得神明天子廟成為擁有過多的傳說，負擔過

多的歷史故事以及太多的神名的地方。神明天子廟中的神靈承載幾

組不同的神性，分別是五台山山神、大日上景帝、五百神王以及七

十二景帝。其中的山神個案前面已略作討論，大日上景帝，則應可

視為民間對大日如來佛的俗稱。之於誰是五百神王，有許多不同的

說法。李根源在其《勝溫集》指出：

五台峰麓有聖源寺（按：即聖元寺），稱佛都，傍有驃信苴

神明天子廟，稱神都，首奉阿育王第二子及歷代五百神

王，雞豚香火甚盛，二月二十四日繞山林會，四方來者數

萬人，蓋為朝拜驃信也。74

據李根源指出，神明天子廟裡供奉的是驃信，驃信是當地語言國王

73. 徐嘉瑞，《大理古代文化史稿》，頁 195；劉衍，〈在本主的庇蔭下〉，北京
中央民族大學博士論文，頁 61。

74. 李根源，《曲石詩錄》卷 10 〈勝溫集〉，頁 1。



44　連瑞枝

之意。很明顯，他認為此神明天子廟是國王神廟，供奉著阿育王二

子與五百神王。然而，依據清初的《白國因由》記載，驃信苴是阿

育王的二子，他又稱為白王，也是五百神王，和李根源有所出入。

究竟五百神王是否就是白王 ?大理民間又有不同的看法。

南詔興起以前，雲南曾有一個更古老的白國，相傳是由阿育王

二子的後裔所建，諸葛亮賜之姓張，至三十六代子孫張樂敬求時傳

位給南詔。75民間傳說當時的白王，是張樂敬求，他將三公主嫁

給細奴邏，並將王位傳給他。大理地區每年一度的朝聖儀式，便

是要將傳說中的白王三公主接回大理的故事有關。76然而，民間

卻又認為神明天子廟的五百神王是段宗牓，也就是大理國王段氏

的祖先。77也就是說，從民間的角度來看，朝聖儀式中的白王是

是張樂敬求，而神祠中的神明天子五百神王是段宗牓。李根源和寂

裕都將儀式的傳說與神祇的傳說混為一談，分別作出不同的描述。

奇怪的是，有限資料顯示，段宗牓是南詔末期一位救緬征討獅子國

（今斯里蘭卡）的一位將軍，回國殺死篡位的王臣王嵯巔。《南詔野

史》並沒有交待他被封神的情形。78在另一個傳說《僰古通記淺述》

中，僅記載段宗牓在南詔第九世國王勸龍晟（在位 809）時，出任國

老。至第十一世豐佑時，改段宗牓為清平官兼備國史。段宗牓在史

75. 《白國因由》卷 1：「（阿育）王有三子，遂封孟季於鄯鄲（即昆明），封仲子
驃信苴於白國。⋯⋯驃信苴號神明天子，即五百神王。傳至十七代孫張仁
果，漢諸葛入滇賜與姓張，至三十六代孫張樂敬求朝覲⋯⋯」頁 1。

76. 楊恒燦主編，〈接金姑〉，《大理民間故事精選》，頁 66–68。
77. 楊政業，〈中央本主：段宗牓〉，《大理叢書‧本主篇》下卷，頁 550–85。
78. 《胡蔚本南詔野史》上卷。時值南詔豐佑在位，其卒，子世隆立，以王嵯
巔攝政。段宗牓救緬，至騰越，聞佑卒，世隆立，嵯巔攝政，移書王嵯巔
曰：「天啟不幸駕崩嗣幼，聞公攝政，國家之福。牓救緬以敗獅子國。緬
酬金佛，當得敬迎。奈中國無人，惟公望重。牓抵國門之日，煩親迎佛，
與國增光。」云云。嵯巔不知是謀，至日迎之。牓令巔拜佛，突斬之於佛
前。（頁 25）



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　45

料中所出現的身分，與後來的神祇形象完全沒有任何具體關聯。

段宗牓是喜洲附近至為重要的神祇。現今，民間傳說段宗牓是

五百神王，也是喜洲附近許多村落的守護神，包括了喜洲九堂神廟

最核心的一位神祇。喜洲大慈寺旁的中央祠，所供奉著中央皇帝，

也是段宗牓（見圖 3）。79段宗牓「突然」出現在神廟之中，成為一

個歷史的謎題。大多的白族學者認為他是段思平的祖先，因為明

朝統治的關係，為避禍而改段氏平緬英雄祖先。若依此民間邏輯來

說，我們幾可推測，神明天子廟是段氏國王家祠，對大理人而言，

則是國王神信仰。稍後再對五百神王神名的佛經來源作一個說明。

與前述的佛教守護神不同的地方是，神明天子不像上述大黑

天、西方廣目天王是直接來自於佛教護法神的神名，而是以世俗的

歷史人物的形象出現在神祠之中，這裡突顯的是地域社會特有的歷

史經驗：古老王國的國王仍是村落裡發揮力量的神祇，不論祂在儀

式或傳說中，被描述成是張樂敬求或是段宗牓。雖然，我們無法依

歷史文獻考證究竟誰才是五百神王，但是，這種糢糊的歷史記憶卻

呈現一種強烈的歷史感。這牽涉到的是政治的改變，造成社會集體

歷史記憶內在時間層次的擠壓與擠壓後的調節，所以，民間不斷地

以附會、簡化與重組古代的歷史的方式，將不同的國王形象與故事

重疊在儀式傳說與神祇的形象上。從寺廟建築群的空間結構關係來

看，聖元寺的建國觀音與神明天子國王廟是一組神╱佛相互守護配

對的設置，神祠所在地景關係不斷地提醒其社會確定並記憶傳說中

79. 現今這「九壇神」中供有五台山神、大黑天神、雞足山神、鄧賧白姐聖妃
阿利帝母、段宗牓、桑林元祖鎮子福景靈帝、河涘龍王妙感玄機洱海靈
帝、曩聰獨秀應民景帝、鳳崗闔辟乾懿聖帝。民間傳說九位神在一起是為
了慶祝久旱來雨，聚喜洲喝酒作樂，因天晚未歸，故喜洲鄉人塑像供奉。
見田懷清調查整理，〈大理州白族本主信仰調查之一〉，《白族社會歷史調 
查》（二），頁 170。



46　連瑞枝

的觀音故事，並以此來確定國王世系來源以及社會的起源。

㈤ 鎮寧神
喜洲附近還有一個段氏村子與佛寺引起筆者的注意。院塝村，

傳說是大理國王段氏族人聚居的村子。村後蓮花山山腰有一座佛

寺名為鎮寧寺，何時建立已無詳細記載，民間傳說供奉者的是太陽

神。

院塝村鎮寧寺有碑〈新建鎮寧寺寺廟重修記〉（1567），大致

描述明朝統治以來段氏世系與寺廟的遭遇。碑的內容有些不易解

讀，相當隱晦。明初時，鎮寧寺曾面臨寺毀僧廢的危機，到撰碑者

段心學的父輩，才勉強予以重修。碑中指出，重修後，廟中塑有三

尊佛像，左供大黑天神，右供達摩，中間供奉神祇「鎮寧」，鎮寧

神是什麼樣的神則未明示。碑中記載：

稽古叶榆，觀音功首，鎮寧次之。肇自先代，蒼洱煙愁，

聖慈人苦，西竺降臨，開務成物，鎮土民寧，感建極賽，

名曰鎮寧。⋯⋯真身竊抵，形去神存，豈意勝地，被侵為

墳，廢僧毀寺，碎碑無存，神赫斯怒，因祖在城，暗諭回

村，欲敵不平，默示陰報，數定勿爭。80

指出，鎮寧神是地位僅次於開國觀音的神，雖未知其為何神，但

祂隨觀音降臨，鎮寧此土。明初之時，其神「真身竊抵，形去神

存」，其意相當隱晦，指出佛寺面臨重大改變，寺院受到破壞，寺

地也被侵占為墳地。當時，神像被搗毀，鎮寧神靈曾下神諭給段心

學的祖父，指示他如何因應衝突，也才有後人予以重修寺廟安頓神

80. 〈鎮寧寺碑記〉（1568），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 103上。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　47

靈之舉。碑後復言「神佛之別，自此而分」，也頗具玩味，其意似

指鎮寧寺所供奉之神的性格有所轉變，由原來的神佛為一到神佛分

別的情形。

鎮寧指的是誰，我們無法得知，惟現今鎮寧寺祭儀時所使用的

誥文記載著，此鎮寧神是「西天古佛，南詔正神，隨大士護持法

寶，護國王克服羅剎，驅雲撥霧，又在三十六塵主宰，壽酒安民

七十，七十二壇景帝，壽誔菊月，執掌蓮峰」。81重要的是，祂是

「執掌蓮峰」，是喜洲蓮花峰的山神，又是隨觀音大士的守護神，

護國王克服羅剎，又被稱為是「七十二壇景帝」，與前述神明天子

另一個神號為「七十二景帝」相同。神佛二元性又再一次出現在鎮

寧寺的歷史之中。這些史料雖無法有效解釋鎮寧神究竟是什麼神，

僅有的線索告訴我們，祂在不同文本被稱為是西天古佛、護法神，

同時又是蓮花山山神以及七十二壇景帝。

民間卻稱此神為太陽神。現在鎮寧寺供奉前後二排神像，後排

儼若佛教三世佛，另在左右兩側供奉著大黑天與達摩。此配置與

明朝重修的情形是一致的，前面供奉著傳說中的「太陽神」（見圖

4）。民間傳說這尊太陽神是上古炎帝，因為驅走雲霧，使當地重

見太陽，所以稱為太陽神。82此炎帝之說不知始於何時，從民間

誥文所稱，祂應是西天古佛、南詔正神與七十二壇景帝，與前面民

國三十八年神明天子廟碑，所言神明天子╱大日如來╱七十二景帝

有類似的相互共容的神性。筆者推測，明朝以後大理崇古的文人將

大日如來神攀附於炎帝，以符正統歷史之需求，所以才有太陽神之

稱。

我們已經失去對這些與觀音開國、國王神名相互疊累的神明，

81. 李正清，《大理喜洲文化史考》，頁 394。
82. 田懷清調查整理，〈大理州白族本主信仰調查之二〉，《白族社會歷史調查》
（二），頁 178。



48　連瑞枝

進行詳實考證的能力，而其必要性也在不在本文討論的範圍之內。

然而，我們還是可以針對其現象進行一些解釋：㈠、段氏國王仿效
南詔王室，藉由觀音神力以確定自身王權的合法性，為立國的合理

性尋求各種可能的宗教基礎。同時，更加完整建立神佛二元守護神

系統，將古老山神、祖先與佛教神如大日如來，乃至七十二壇神等

整合於王都所在地。83㈡、寺廟建築群內部有相對應的故事結構
關係，神祇則包括了佛教諸佛、國王神與守護神，但因為明朝以後

寺廟毀壞，以及因寺廟土地與聚落關係的改變，使得諸神傳說相互

借假依託，形成少數幾個神祇形象相互混淆並產生累疊與錯置的情

形。不論上述解釋是否符合歷史事實，這些地緣關係密切的神祇，

訴說着一個有意義的故事，提醒我們，對他們而言，歷史是一種口

傳的神的故事，也是一種被實踐的信仰。

五、五百神王與訶梨母

明朝以後，王國的歷史淪為民間傳聞，象徵王權的佛寺如聖元

寺與鎮寧寺宗教建築群，隨著段氏勢力的消失，也淪為族姓之家寺

與村寺。惟聖元寺旁這座神明天子廟，在民間扮演愈來愈吃重的角

色。清初楊瓊《滇中瑣記》詳細記載大理盛大的朝聖儀式，此一儀

式的細節與路線如下：

大理有繞山林會，每歲季春下浣，男女坌集殆千萬人，十

百各為群，群各有巫覡領之⋯⋯會凡四日，甲日在古城隍

83. 大理國時期，段氏世系攀附其男性祖先為山神、阿育王第二子，拉攏既有
的土著傳統力量，同時也借由外來佛教勢力來提昇世系的宗教身分。更經
由其阿育王第二子為白飯王的身分，來建立大理王室與印度釋迦牟尼佛王
種之間的關係。連瑞枝，〈姓氏與祖先：雲南洱海地區階序社會的形成〉，
《歷史人類學學刊》4.2:1–36。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　49

廟，乙日經三塔寺至聖源寺，丙日河涘城，丁日馬九邑。

⋯⋯食宿皆就神廟，爨於庭中。百其群即百其灶，群饈於

神，巫覡為祝詞，眾跪於下，極虔誠，饈畢而食。而宿即

就神殿席地，縱橫錯雜，至不能容。此會相傳起於南詔，

數千百年不能禁止，蓋惑於巫言，祈子嗣禳疾病。又大理

為佛國，神佛之說，尤迷信不可解云。84

文中雖記載聖源寺（即聖元寺）是此儀式必到的神祠之一，但其實是

指聖元寺旁的神明天子廟。至今「各村本主，每年一朝」，仍在神

明天子廟前舉行盛會。85白族學者楊政業認為，此神明天子為大

理地區各本主中神格最高的神祇。各本主需在此晉見五百神王，稱

為「百神上朝」。86前面已經提到五百神王是段宗牓，每個村的村

神對國王神進行朝拜，是非常符合古王國的政治秩序。然而，我們

還是要回到佛教經典裡找到五百神王的位置。

佛經本生故事中記載著鬼子母訶梨帝和她五百個兒子的故事。

上面文章已概略介紹大理國王段思平母親白姐與元祖的一段傳說，

在十六世紀以前，這位白姐與佛經中的轉身成佛的龍女與訶梨帝母

的形象是相互重疊的。87佛經《供諸天科儀》〈訶利帝歡喜母〉一

段經文中，將訶梨帝的來歷說得很清楚。經中記載，訶梨帝原是在

天竺王舍城北內山邊娑多藥叉的女兒，因容貌端嚴，眾藥叉見之歡

喜，所以稱她為「歡喜」。後來北天竺半支迦（或云德叉迦）藥叉娶

84. 楊瓊，《滇中瑣記》，方國瑜主編，雲南史料叢刊第 11卷，頁 302。
85. 徐嘉瑞，《大理古代文化史稿》，頁 195，劉衍，〈在本主的庇蔭下〉，頁

61。
86. 楊政業，〈中央本主：段宗牓〉，《大理叢書‧本主篇》下卷，頁 550–585。
87. 侯冲，〈大黑天神與白姐聖妃新資料研究〉，《大理文化》2:54–57。又參考
拙作，〈女性祖先或女神：雲南洱海地區的始祖傳說與女神信仰〉。



50　連瑞枝

她為妻，生五百子，最小子為愛兒。此女因前世所發惡願，故此世

盡食王舍城所生男女，王舍城裡許多父母極為悲愁，遂求助於釋迦

牟尼佛。後來，她最小的兒子愛兒，為釋迦牟尼以缽覆之，並藉此

向訶梨帝說法，令其調伏。是以訶梨帝與五百子同歸皈佛戒，令其

「凡人無子息者，求之得子，有疾病者，禱之則安，五百子，皆為

神王，統領萬鬼眾。」88《佛說鬼子母經》也記載類似的故事：訶

梨帝原為鬼子母，她有千個兒子，其中五百兒子在天上，嬈諸天，

五百個在世間，嬈帝王人民，千子皆為鬼王。每個鬼王皆有數萬個

鬼跟隨著他們。後來釋迦佛為之說法教化鬼子母，令其為「無子者

來求子，當與之子」的守護神。89另一部《金光明經》則是記載

釋迦牟尼佛為四大天王講述如何與眾生同樂的道理，說法間「大將

鬼子母」及「五百兒子」也與之聽聞佛法。90

大理民間也有相對的依據。明成化十七年（1481）〈處士楊公壽

藏碑〉之陰碑附有白語漢字之〈山花一韻〉碑，內容有一句是「原

是歡喜帝子孫，曾做白王摩曩番，復成神明叭居則」。這個碑用白

語，在語言上表現出一種地方性的認同，所論述的歷史也特別具有

意義。它意思是我們原來是歡喜帝的子孫，祖先曾在白王駕下做過

官，而現在是神明所居之地。91這裡的歡喜帝指的是《供諸天科

儀》所記載的訶梨帝名「歡喜」，前面傳說中提到白姐的父親，是

陽溪的楊歡喜，也是名為歡喜。此山花碑指出大理社會源自於訶梨

帝母，曾是白王統轄下的人群這一個民間記憶的版本。對照大理的

88. 弘贊，《供諸天科儀》，《卍新纂續藏經》第七十四冊（no. 1493），頁 643a。
89. 失譯人，《佛說鬼子母經》，《大正新脩大藏經》第二十一冊（no. 1262）， 頁

290c–09291c。
90. 宗頤譯，《金光明經》，《大正新脩大藏經》第十六冊（no. 663）， 頁 343b。
91. 石鍾，〈段氏世系〉，《滇西考古報告》，頁 12。段伶，〈白文古碑山花格律
研究〉，《白族文化研究》，頁 286。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　51

歷史，白姐阿妺修行的廟宇是聖母寺，也就是靈會寺，廟中也供奉

著這位國母—白姐阿妺。而白姐若具有訶梨帝母的身份，那麼依

三靈廟碑文的內容的邏輯來判斷，訶梨帝之五百子，即五百神王，

指的應是白姐之子段思平此相對的身分，而不是前面民間所傳說的

段宗牓。訶梨帝母主掌國家子民生育之事，即依佛經所言「無子者

求子，當與之子」；五百神王主掌守護國土之事，「統領萬鬼眾」。

前者以靈會寺職司生育，而後者則以神明天子廟，職司統領國土與

鬼眾。所以，神明天子廟的五百神王與靈會寺的白姐阿妹又是一套

具有意義的空間關係，呈現佛教本生故事的母子結構關係。此供奉

白姐的靈會寺，至今仍是洱海平原上祈求生育的廟宇。大理民間每

年在此舉辦求子的換香儀式，是一個充滿了地方性又具有民間歡樂

與年輕氣氛的場所。92

至今，民間本主儀式所用的誥文中往往也出現五百神王或五百

天子之名。劍川阿吒力儀式專家們在儀式時所使用的《佛門犒將法

事》科儀本中，列著「天子壇土主五百天子」的神名。93此一佛

門犒將法事中的天子壇土主是「五百天子」，說明了佛教法事中五

92. 據現今許多民族誌調查報告看來，靈會寺每年於正月初八（一說二月初八）
舉行盛大廟會，在這一天，當地已婚青年少婦都會到廟裡求子。其中以
「換香」儀式最富盛名。該儀式是由少婦或男子跪拜於佛像前，如果有適
當的男子或女子前行與之換香，或是換蠟燭，就表示此男女可求到子。
若換到香者，旁觀者便「喝采嘻笑」，在廟周圍的青年男女還會歡唱互相
調笑挖苦的對歌。見楊憲典、杜乙簡、張錫祿等調查整理，〈大理白族節
日盛會調查〉，《白族社會歷史調查》（四），頁 141。許烺光的書也曾提到
這個活動。靈會寺又稱為唐梅寺，在他的書中描寫如下：「正月初八這一
天，就在狗街盡頭的唐梅寺有一個香火廟會。男男女女都來朝拜觀音菩
薩。菩薩塑像的周圍是一大群神態各異的男嬰像。這一天，沒有嗣子的夫
妻帶着香、蠟燭雙雙來趕廟會，求菩薩賜子」，頁 66。此一菩薩便是段
思平的母親白姐阿妹。

93. 《大理叢書‧本主篇》上卷，頁 152。



52　連瑞枝

百神王的國王神性。〈南經莊重建本主祠碑記〉（1909）中也記載：

「五百神王七十二景帝而昭昭於古妙香國者。」94呈現了大理社會

對五百神王應在佛教脈絡下被理解。許多學者對五百神天名稱有一

些不同的看法，但依訶梨帝母與五百神王的故事看來，此五百神王

顯然與佛經所記載的鬼子母之五百子有關。

這種將現實人間的歷史人物附會在佛經中的情形，也出現在空

間地景的附會。明清文集也常常出現類似不成章法的佛教傳說，

內容多記載大理蒼洱佛寺之盛及其位居於古天竺的傳說。最有系統

者，屬高ⰾ映（1647–1707）於清初所撰寫的《雞足山志》。95他曾

具體地指出，阿育王在古天竺摩竭提國建立的王城─巴弗連邑城，

便是大理喜洲城。96大理府甚至還保有所謂的「阿育王習俗」，書

中有以下的描述：

沿阿育王餘習俗，崇奉佛教，宗潔佛堂，人手念珠，朔望

經聲，徹之比戶。鄉里疏布糲食，恂恂尚儉。清齋，事浮

屠法惟謹。心未能白於人，則必急念阿彌陀佛以矢證之。

或有所感觸，亦必念佛以達意。⋯⋯始則賴觀音大士之

漸摩以及此。於以知佛氏之為輔化明矣。以故集會勿論漢

僰雜夷，必齋戒，佩香囊于項，手奉經卷，數百合群以往

焉。又僰人即其鄉談，叩演方廣經，鳴金樹幟，亦百十為

94. 〈南經莊重建本主祠碑記〉（1909），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 238
上、中。

95. 高ⰾ映祖先世代為大理國相國世家，自明以來，任土官職，是雲南地區
有名的土司世家。林超民，〈大理高氏考略〉，《雲南民族大學學報》3:52–
58。

96. 「《佛國記》紀（記）摩竭提國中有巴連弗邑，是阿育王所治域，王能役使鬼
神，壘石作牆，人民賴之。巴連弗邑謂即大理府之喜洲，⋯⋯」見高ⰾ映
著，侯冲、段曉林點校，《雞足山志》卷 6，〈人物〉，頁 229。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　53

群。手捧尺案，置經於案上，或一步一禮，或三步一禮，

唱合軿訇，慈悲虔敬之心，應滿山谷。97

其中有名的香會如二月八抬佛會，稱為「輦佛會」，是「循阿

育王時文殊舊俗。」98此二月八抬佛會至今在雲南地區仍相當普

遍。高ⰾ映心目中的阿育王與佛經裡的阿育王是否是同一位，並不

是最核心的問題，但這種傳說之所以得以維持，與其集體社群所認

知的歷史真實有關，而這種歷史真實又曾經由基層村落的神祠與祖

先神之故事予以支撐。

六、馴服與儀式

馴服，指的是國家以儀式與堂廟的形式來控制看不見的神靈，

並賜予祂神名與地位。這是國家建立社會秩序、控制地方社會與

展現權力的方式。從上述神祠的歷史可知，大理王權對諸神靈的馴

服與封賜是一組互惠的行為。封賜神靈，指的是民間將有定期的祭

祀，建立廟堂，與無法被控制的山神與神靈進行交涉。更重要的

是，封賜神靈也意味著具有支配性的儀式開始介入地方社會，也就

是，我們必須注意到，大理社會裡穩定又強勢的密教僧侶世家以世

代相傳的儀式調服神靈，並經由佛堂廟宇的建築形式安頓其神靈的

過程。

十六世紀以前，許多密教僧侶都具有降服地方神靈的儀式能

力。趙家的族譜與墓誌銘記載著：山神趙康的後裔趙永牙，向梵僧

學習法術，成為南詔非常有名的神僧。99喜洲一位密教僧侶楊生，

97. 高ⰾ映，《雞足山志》卷 8，〈風俗‧大理府〉，頁 307。
98. 同上，頁 308。
99. 《太和龍關趙氏族譜》（1462），收藏於雲南省博物館。



54　連瑞枝

以法術馴服土主九堂神。100該九堂神是威脅鄉民的神靈，因被法

術馴服，後成為護佑民間的守護神。101大理國的董氏國師世家亦

然，其世系內部世代流傳著降龍出水的密術。這些儀式專家是相當

值得注意的一個社會階層。

喜洲一帶楊姓僧侶世家的史料相當豐富。喜洲有一座古老的

佛寺大慈寺，自九世紀初是僧侶世家修法的壇場。永樂二十年

（1420）一份阿吒力楊嵩的墓碑資料中，生動地描述了早期密教專

家修法祈雨的細節：

七世祖楊名壽，就大慈寺結壇修行密教，感而靈驗大而能

運，則八金剛自西來，出（初）從本寺白難陁（陀），並助侍

其教，故名助教師。師留赤聲金剛在焉，餘者令去，更有

金色二辟婆羅大金剛，天然現其壇內，時過天地亢陽，助

教師為民祈雨。102

碑中記載著墓主楊嵩的祖先是來自天竺國婆羅門的楊珠與楊珠覺。

觀音請他們二位到大理，築「十方壇」為護國安邦祈福。楊嵩的七

世祖楊壽在大慈寺修法之時「感而靈驗，大而能運」，於是八大金

剛從西天而來。後來楊嵩跟從白難陀為師，成為助教師。而八大金

剛之一的赤聲金剛留下來，成為大慈寺的守護神。碑中雖未詳述密

教修法中八大金剛如何降臨，但密教八大龍王之一的白難陀（梵文

稱 Upananda）與赤聲金剛與人相互感應的過程是描寫得很具體。

100. 〈故寶瓶長老墓誌銘〉（1438）中有「有土主九堂神，甚有雄威，往來驚
異，題詩止之。」收於《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 43上、中。

101. 雲南省民間集成辦公室編，《白族神話傳說集成》，頁 208–09。
102. 〈大阿拶哩楊嵩墓誌銘〉（1420），石鍾《大理喜洲訪碑記》附錄，頁 17。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　55

從中可知僧侶修法時，有護法神「天然現其壇」的情形。約在同時

期，有位自稱祖先也是「蒙時為僧官」的楊勝，指出其世代也在大

慈寺「持誦金剛經典」。看來，這裡的金剛經典，應是與密教儀式

有關的經典。103

很顯然地，大慈寺是一座密教佛寺。有意思的是，鮮少有資料

說明佛寺與一般神祠之間的關係為何，下面一條資料則提供我們理

解其神祠與佛寺之間內在關係的可能性。在一份墓誌銘中，記載著

一位名為王金剛奴的行者，在大慈寺修行進而獲得神感的故事。碑

中記載：

公字金剛，諱奴，世居五峰錦里寺下之人也，厥先高祖⋯

⋯公曰奴，好善守己，積陰口非不言，身非道不行，累餐

素斷暈（葷），念經禮佛清心淨意，授進於中央廟堂之內，

奉榮（茶）香火，謹慎於大慈梵宇之中，依尊佛法修爾，神

祇有感，出明之際，微暗之間，令公為神信之號，傳譯神

言，通達聖語，善化凡情，能占龜卜，筮上擬隼，吉凶禍

福，報應是有靈通兆感，已有年矣⋯⋯。104

文中提到王金剛奴，是住在喜洲附近五台山錦里寺民，他到大慈寺

依循密法修行，後因神感，「出明之際，微暗之間」，進而成為「神

信之號，傳譯神言，通達聖語」，也就是傳神旨的人。王金剛奴在

獲得此靈驗的巫筮身分之後，到中央廟供奉香火。這座中央廟堂現

今仍座落在大慈寺附近，供奉的是大理國王段思平的祖先段宗牓。

103. 〈故居士楊公墓誌銘〉（1420），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 31下。
104. 〈太源郡卜筮王公墓誌〉（1453），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 51 
上。



56　連瑞枝

經由上碑可以得知，佛寺的守護神降靈於具有通靈能力的民間儀式

專家（巫師）身上，進而使其成為神祠代理人，而佛寺也因此與地方

神祠之間產生了相互依賴與制約的關係。

大理還有許多具代表性的密教僧侶世家，世傳特定儀式並控

制特定的神靈。大理南方董氏一姓，尤以法術聞名。105董氏族譜

記載著明初族人董賢奉旨到京施展法術，受到明永樂帝封賜的情

形。106有一個故事特別能夠說明世傳法術與神靈的關係。洱海南

端趙州附近有碑名為〈新建清流普濟祠記〉（1548），碑中詳細記

載了董氏降龍的一些細節。時值明嘉靖年間（1522–1566），趙州久

旱無雨，郡侯潘堯峰為民祈雨，但苦無效果，於是他便請土僧祈

雨。傳說當地有土僧董氏能馭龍降雨，相當靈驗，但此龍不輕易

出現，於是郡侯潘君便親自禱告說：「歲即大旱，祈爾龍神出而行

雨，以澤吾民，吾將建祠以永神祀。」說完，龍遂安然而出。潘君

在龍出來之後，便命董僧將龍取回府中，其貌「似魚非魚，似蛟非

蛟，圓目細鱗，斷尾四足，油油洋洋。」三日後，天果大雨。於是

潘君便積極為此龍尋找建祠之廟地。祠廟歷時四月告成，廟成後立

神牌，潘君詢問土僧此祠取何名字，董氏說：「吾龍派出海東，本

號青龍神女，鄉人以其泉流之清，故俗稱為清流女」。107這個故

事也說明，董氏稱此龍為「吾龍」，指此一青龍神女與董家關係匪

淺。潘君令董氏將此蛟龍收起，建廟供奉之。指出明朝官員建廟供

養龍神，使此神成為被官員祭拜的神靈。相形之下，董氏土僧的地

位也間接為地方官所取代了。

105. 〈董氏族譜碑〉（1892），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 218中 –221 
下。

106. 〈董氏族譜碑〉（1892），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 219上。
107. 〈新建清流普濟祠記〉（1548），《大理叢書‧金石篇》第十冊，頁 87上、
中。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　57

上述二個例子說明了僧侶在佛寺與神祠進行的儀式性質不同。

在佛寺主要以修持密教法術為主，在神祠則是控制與村民關係密切

的土地神靈為主。這種情形至少維持到晚明時期，相關的記載自清

朝以後便愈來愈少見。筆者推測這與佛教密教僧侶數量愈來愈少，

佛寺逐漸不再作為培養具有降靈儀式專家的道場有關。佛寺相對地

沒落，使得神祠逐漸在村落社會中成為具有主導性的廟宇。

七、流動的神

大理村神系統固然龐雜，但若從古代王權建立到崩解的過程來

看，其呈現了與佛教諸神系譜相當相似的結構關係。也就是說，地

方神靈曾經被佛教王權整合過，神祇地位隨着國家的形成與崩潰而

產生流動。從土地神靈、戰亡的英雄或部落酋長所共享的土地神，

到佛教大黑天神逐漸地被納入國土守護的範疇來看，這是一段不斷

地擴大領土並確定政治控制的封神活動。這些層累的信仰可以分為

二個層面來說：一是佛教傳統，一是土著的神靈傳統。這二套傳統

—佛教神與土地神及祖先神，並不是機械式地結合在一起，而是

在整個封神的過程中，形成一套動態交錯、相互融合的情形。一邊

是由部落的土地神與祖先神往上攀升，另一邊則是佛教神祇往民間

流動。從吐蕃戰亡將軍、段氏國母與建峰山神的例子可知，佛教王

權為確立部落間的政治聯盟與國王身分，以聯姻或認養的方式將部

落土地神與祖先神，吸納在一組與王權有關的封神系統之中。同

時，佛教王權又不斷地將嵯耶觀音、大黑天神、阿育王諸子等分封

在王權屬性的領土範疇之中。在相當長的一段歷史中，貴族們在佛

寺修習法術，並得以間接制約、調節神祠裡的土地神靈，使得佛寺

與神祠二者保持相互依存的關係。

明朝統治大理以後，因為政治變動所引發的社會衝擊，使得原

來的世家大族面臨新的局面，既有的密教僧侶也受到一定程度的打



58　連瑞枝

壓。108此時，原來代表着王權的佛寺與神祠都瀕臨焚毀的危機，

復經鄉民重修立碑，才保留了許多過去不為人知的歷史。明朝統

治以後，「自明洪武初，詔天下，每令百戶立一社，為民間祈報之

所」，是許多神祠在村落間得以保留下來的政治性因素。也因此，

這些神祠在鄉民重建的過程中，重新確立了鄉土神的性質。三靈廟

位於院塝村旁，由村旁楊姓族人施捨田畝，以其為「一鄉香火」之

所在，並刻石記事，其詞有「生前為將，殁後祀崇。陰翊治化，威

德惟隆，雨暘順序，祈禱必恭。」109原來隸屬於舊佛教王權的神

祠，其地位也受到排擠，進而轉向村神的性質。從趙康山神到一鄉

之土主的地位轉換可知，趙康為山神、元祖與貴族的祖先神。明初

時，建峰亭為軍隊所焚毀，原因不甚明白。但此時，降明的趙氏族

人將趙康神位挪到趙氏宗祠，表示依附新朝者爭奪地方正統性的地

位。110建峰亭在永樂年間，經歷戰爭後二十七年，才在地方人士

的支持下恢復重建。依據地方社會的傳統，建峰亭仍是趙州一帶最

具有象徵性的聖地，主掌趙州村落間水利系統。但此廟在十八世紀

時，以不詳原因被移入一座供奉着南詔梵僧的廟宇「白鬚師廟」之

中。郡人曾議請官方將之納入地方正統祀典，但卻沒有後果。111

其間可知建峰亭在民間的重要性，同時也看到了一個在官方祀典

中，遲遲無法獲得合理對待的地方神祇。我們在許多碑刻中也發

現，許多古老神祇在十八世紀以後逐漸確立了祂們村神的性質。喜

洲南邊有一個村子稱南經莊本主廟，供奉着「本主護國安邦持靈景

108. 立石謙次，〈洪武朝雲南平定之戰研究〉。
109. 〈三靈廟記〉（1450）。
110. 〈趙氏宗祠碑〉中與趙康並列的，還有一位降明並被封為應陣翻浪伏軍將
軍趙良的神位。可見此宗祠成立背後所代表的新朝正統性。《大理叢書‧
金石篇》第十冊，頁 28下。

111. 陳釗鏜修，李其馨等纂，《趙州志》卷 2〈寺觀〉，「建峰廟」條下，頁
273。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　59

帝，並本主娘娘，左供伽藍土主、觀音老祖、右供新王太子，此皆

有功德於民，為上帝簡勅，司群生之福禍，享一方之血祀，而主閻

閭之香社者。」是為一例，可見國王與佛教諸神逐漸轉向民間神祀

與社神的情形。112

村廟，象徵着一個集體社會將其自身的歷史投射到過去的一扇

窗口。從神祇的歷史考察中，使我們得以重構古代王權將人╱神的

系譜關係編織在佛教神話系統的過程。喜洲附近的國王祖先神崇拜

已經成為一個重要的象徵。祂象徵二種不同意義：㈠、祂若是傳說
中的阿育王第二子白王，那麼祂所代表的是社會對古老王權轉輪聖

王的糢糊又斷裂的記憶。之所以說它是糢糊記憶，是因為這種記憶

是以段宗牓以及一段無關宏旨的救緬殺逆臣的故事來烘托，而故事

的每一個情節都與阿育王的第二子白王沒有關係。充其量，他被視

為大理國國王段思平的祖先，可能與大理國段氏為祭祖所設的神祠

有關。㈡、若祂是五百神王，那麼，此論述必須放在釋迦牟尼教化
訶梨帝母的經文脈絡，才得以標示五百神王的地位。村民所供奉的

五百神王，便是釋迦牟尼佛所馴服的五百神王。神明天子廟的五百

神王與靈會寺的訶梨帝母，此二神廟所供奉的神祇是以佛經中鬼子

母的故事相扣連。五百神王的敘事脈絡揭露了佛教教化與國母護佑

生育的二項價值。但無論五百神王是否為阿育王的第二子，也無論

究竟段宗牓或段思平是為五百神王或為白王，佛教傳說結構關係中

的訶梨帝母與五百神王，使得大理社會在生育與土地守護的二項價

值上，採取均勢與平衡的態度。從另一個層次來看，訶梨帝母與五

百神王所衍生出的與釋迦牟尼佛說法教化的一段故事，又將大理社

會重視生育與土地的二項價值，安置在佛教的價值系統之中。綜言

之，大理神祠一方面強調佛教政治意識型態中的白王，也強調與護

112. 〈南經莊重建本主祠碑記〉（1909）。



60　連瑞枝

佑生育有關的訶梨帝母眾子，其社會不斷地吸收佛教人物與神祇系

譜，並將其土著神靈與歷史人物編織在整套傳說模式中。雖在明清

以後，大理神祠逐漸成為鄉土之守護神，但村廟卻成為社會與村民

實踐與記憶歷史之重要場域。



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　61

引用書目

史料

《大理行記校注》。[1283] 1986。郭松年撰。王叔武校注。昆明：雲
南民族出版社。

《大理縣志稿》。[1915] 1991。周宗麟。大理圖書館翻印本。
《大理叢書‧金石篇》。1991。楊世鈺主編。北京：中國社會科會出

版社。

《大灌頂儀文》。[年代不詳 ]。侯冲手抄繕錄。《大理國寫經》（微
卷）。雲南省圖書館。

《太和龍關趙氏族譜》。[1462]。雲南省博物館。
《白古通記》。[約十三世紀 ] 1996。著者不詳。王叔武輯著。《雲南

古佚書鈔》。昆明：雲南人民出版社。

《白國因由》。[1706] 1998。寂裕。南詔大理歷史文化叢書第 1輯。
成都：巴蜀書社。

《白族社會歷史調查》（四）。1988。雲南省編輯組編。昆明：雲南人
民出版社。

《曲石詩錄》。1941。李根源。李家自印線裝。
《佛說鬼子母經》。失譯人。1983。《大正新脩大藏經》第二十一冊

（no.1262）。臺北：新文豐出版社。
《供諸天科儀》。1983。弘贊譯。《卍新纂續藏經》第七十四冊

（no.1493）。臺北：新文豐出版社。
《明史》。[1739] 1987。張廷玉。北京：中華書局。
《金光明經》。[1081] 1983。宗頤譯。《大正新脩大藏經》第十六冊

（no.663）。臺北：新文豐出版社。
《紀古滇說原集》。[1265] 1981。張道宗。玄覽堂叢書。臺北：正中

書局。

《胡蔚本南詔野史》。[1549] 1998。楊慎。南詔大理歷史文化叢書第 1

輯。成都：巴蜀書社。

《景泰雲南志》。[1455] 2001。陳文等纂修。雲南史料叢刊第 3卷。
昆明：雲南大學出版社。

《滇志》。[1625] 1991。劉文徵著。古永繼點校。昆明：雲南教育出



62　連瑞枝

版社。

《滇略》。[約 1620] 2001。謝肇淛（1567–1624）。雲南史料叢刊第 6

卷。方國瑜主編。昆明：雲南大學出版社。

《僰古通紀淺述》。[年代不詳 ] 1998。尤中校注。昆明：雲南人民出
版社。

《漢藏史集》。[1434] 1986。達倉宗巴‧班覺桑布著。陳慶英譯。拉
薩：西藏人民出版社。

《蒙化志稿》。[1919] 1996。梁友檍纂。巍山：德宏民族出版社。
《趙州志》。[1838] 1974。陳釗鏜修，李其馨等纂。臺北：成文出版

社。

《鄧川州志》。[1854] 1968。候允欽纂修。臺北：成文出版社。
《寰宇通志》。[1458] 1968。陳循。臺北：廣文書局。
《雞足山志》。[1702] 2005。高ⰾ映著。侯冲、段曉林點校。北京：

中國書籍出版社。

論著

方國瑜。2003。〈明代在雲南的軍屯制度與漢族移民〉。收於《方國
瑜文集》第三輯。林超民主編。昆明：雲南教育出版社，145–
332。

王海濤。1991。〈南詔佛教文化的源與流〉。收於《南詔文化論》。楊
仲錄、張福三、張楠編。昆明：雲南人民出版社，324–90。

王麗珠。1985。〈雲南發祥地上的土主廟〉。《雲南文物》6:41–47。
古正美。2002。《從天王傳統到佛王傳統：中國中世佛教治國意識型
態研究》。臺北：商周出版社。

田懷清調查整理。1986。〈大理州白族本主信仰調查之二〉。收於《白
族社會歷史調查》㈡。雲南省編輯組編。昆明：雲南人民出版
社，177–218。

石鍾。1944。《滇西考古報告》。昆明：雲南省龍淵中學中國邊疆問
題研究會油印本。

立石謙次。2003。〈洪武朝雲南平定之戰研究〉。收於《新鳳集》。林
超民主編。昆明：雲南大學出版社，2–69。

白鳥芳郎。1985。〈東南アジアにおける文化複合の性格と民族国家



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　63

形成の一類型〉。收於《華南文化史研究》。東京：六興出版社，
203–22。

李正清。1998。《大理喜洲文化史考》。昆明：雲南民族出版社。
李東紅。2000。〈白族本主崇拜研究述評〉。收於《本主文化論》。楊
政業主編。大理：雲南大理西電新聞印刷廠，279–88。

　　　　。2001。《白族佛教密宗阿吒力教派研究》。昆明：雲南民
族出版社。

李昆聲編。1999。《南詔大理國雕刻繪畫藝術》。昆明：雲南美術出
版社。

李霖燦。[1967] 1982。《南詔大理國新資料的綜合研究》。臺北：國
立故宮博物院。

李纘續。1996。〈白族本主文化簡論〉。《大理文化研究》10:223–27。
林超民。1993。〈大理高氏考略〉。《雲南民族大學學報》3:53–58。
周泳先。1958。〈鳳儀縣北湯天南詔大理國以來古本經卷整理記〉。
收於《大理白族自治州歷史文物調查資料》。昆明：雲南人民出

版社，7–21。
侯冲。1994。〈大黑天神與白姐聖妃新資料研究〉。《大理文化》2:54–

57。
　　　　。2004。〈南詔觀音佛王信仰的確立及其影響〉。收於《大
理民族文化研究論叢》第 1輯。趙懷仁主編。昆明：雲南民族出
版社，149–95。

段伶。2002。〈白文古碑山花格律研究〉。收於《白族文化研究》。趙
寅松主編。北京：民族出版社，281–302。

徐嘉瑞。1982。《大理古代文化史稿》。臺北：明文書局。
梁永佳。2005。《地域的等級：一個大理村鎮的儀式與文化》。北京：

社會科學文獻出版社。

許烺光（Hsu, Francis L. K.）。2001 (1948)。《祖蔭下：中國鄉村的親
屬、人格與社會流動》。王芃、徐隆德譯。臺北：南天書局。

連瑞枝。2005。〈女性祖先或女神：雲南洱海地區的始祖傳說與女神
信仰〉。《歷史人類學學刊》3.2: 25–56。

　　　　。2006。〈姓氏與祖先：雲南洱海地區階序社會的形成〉。 

《歷史人類學學刊》4.2: 1–36。



64　連瑞枝

陸韌。2006。〈漢族移民與明代雲南民族社會的變遷〉。收於《民族學
通報》第一輯。林超民主編。昆明：雲南大學出版社，309–22。

雲南省少數民族古籍整理出版規劃辦公室編。1988。《白文“山花碑” 

譯釋》。昆明：雲南民族出版社。

雲南省民間集成辦公室編。1986。《白族神話傳說集成》。北京：中
國民間文藝出版社。

楊恒燦主編。2001。《大理民間故事精選》。昆明：雲南民族出版社。
楊政業主編。2003。《大理叢書‧本主篇》。昆明：雲南民族出版社。
楊毓才。1958。〈南詔大理國歷史遺址及社會經濟調查紀要〉。收於
《大理白族自治州歷史文物調查資料》。李家瑞、周泳先、楊毓

才、李一夫等編。昆明：雲南人民出版社，22–28。
楊憲典、杜乙簡、張錫祿等調查整理。1991。〈大理白族節日盛會調
查〉。收於《白族社會歷史調查》㈢。雲南省編輯組編。昆明：
雲南人民出版社，136–81。

劉衍。2003。〈在本主的庇蔭下〉。北京中央民族大學博士論文。
橫山廣子。1993。〈離開“土”範疇：關於白族守護神總稱的研究〉。
收於《東亞社會研究》。北京大學人類學研究所編。北京：北京

大學出版社，109–20。
藍吉富主編。1992。《雲南大理佛教論文集》。高雄：佛光出版社。
嚴耀中。1996。〈唐代江南的淫祠與佛教〉。收於《唐研究》第 2卷，

51–62。
Backus, Charles. 1981. The Nan-chao Kingdom and T’ang China’s 

Southwestern Frontier. New York: Cambridge University Press.
Chapin, Helen B. 1944. “Yünanese Images of Avalokiteśvara.” 

Harvard Journal of Asiatic Studie 8.2: 131–86.
Dean, Kenneth. 1993. Taoist Ritual and Popular Cults of Southeast 

China. Princeton: Princeton University Press.
Dudbridge, Glen. 2001. “Tang Sources for the Study of Religious 

Culture: Problems and Procedures.” Cahiers d’Extrême-Asie 12: 
141–54.

　　　　. 2004. The Legend of Miao-shan. Revised edition. Oxford: 
Oxford University Press.



國王與村神：雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　65

Fitzgerald, C. P. 1941. The Tower of Five Glories: A Study of the Min 
Chia of Ta Li, Yunnan. London: The Cresset Press.

Hansen, Valerie. 1989. “Gods on Walls: A Case of Indian Influence 
on Chinese Lay Religion?” In Religion and Society in T’ang 
and Sung China. Edited by Patricia Buckley Ebrey and Peter N. 
Gregory. Honolulu: Univer si ty of Hawai’i Press, 75–113. 

　　　　. 1990. Changing Gods in Medieval China, 1127–1276. 
Princeton: Princeton University Press.

Lee, James. 1982 “Food, Supply and Population Growth in Southwest 
China, 1250–1850.” Journal of Asian Studies 41.4: 711–46.

Shahar, Meir. 1996. Crazy Ji: Chinese Religion and Popular 
Literature. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Shahar, Meir, and Robert P. Weller, eds. 1996. Unruly Gods: Divinity 
and Society in China. Honolulu: Univer si ty of Hawai’i Press.

Teiser, Stephen. 1988. The Ghost Festival in Medieval China. 
Princeton: Princeton University Press.

Von Glahn, Richard. 1991. “The Enchantment of Wealth: The God 
Wutong in the Social History of Jiangnan.” Harvard Journal of 
Asiatic Studies 51.2: 651–714.

Watson, James. 1985. “Standardizing the Gods: The Promotion of 
T’ien Hou (“Empress of Heaven”) along the South China Coast, 
960–1960. In Popular Culture in Late Imperial China. Edited 
by David Johnson, Andrew J. Nathan, and Evelyn S. Rawski. 
Berkeley: University of California Press, 292–324.

Yü Chün-fang于君方. 2001. Kuan-yin觀音: The Chinese Trans-
formation of Avalokiteśvara. New York: Columbia University 
Press.



66　連瑞枝

地圖 1Ĉ雲南大理平原與喜洲附近的村子與村廟。（連瑞枝繪製）



國王與村神 :雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　67

圖 2Ĉ 神明天子廟中的五百神王段宗牓。此廟又被稱為神都，與緊
鄰的佛都聖元寺並列於慶洞庄村口。（連瑞枝攝）

圖 1Ĉ 此為靈會寺所供奉段思平之母，又稱白姐訶梨帝母。左為段思
平，右為其妻，民間又稱之為子孫娘娘。（連瑞枝攝）



68　連瑞枝

圖 4Ĉ 院塝村為段氏聚落，村裡有一鎮寧寺，供奉的是太陽神。（連瑞枝攝）

圖 3Ĉ 喜洲中央祠的中央皇帝。中央皇帝一說是段宗牓，另一說是忽必烈。
多數學者認為這尊神祇代表了段宗牓征緬時的威武形象。（連瑞枝攝）



國王與村神 :雲南大理地區佛教神祠的歷史考察　69

Kings and Village Deities: 
An Investigation of Buddhist Deities and 

Village Temples in the Dali Region, Yunnan

Lien Jui-chih

Associate Professor

Department of Humanities and Social Sciences

National Chiao Tung University

Abstract: The main focus of this paper is on the role of local legends 
in the worship of historical figures. Kings, queens and heroes of the old 
kingdoms, as well as Buddhist deities such as Guanyin and Mahakala, are 
widely worshipped as village deities in the Dali region of Yunnan. The 
classification system for these deities accords to the religious positions and 
titles for the territorial divisions of Buddhist kingdoms as used in Tantric 
ritual and teachings. Thus, the Nanzhao and Dali kingdoms (752–1254) 
used Buddhist ritual orthodoxy to elevate territorial gods and chieftains 
into a unified system of worship.
　　Special attention is given to Xizhou, a part of the Nanzhao and Dali 
kingdoms inhabited by the descendants of the Duan-surnamed kings. On 
the one hand, local legends cite the mother of the first Duan-surnamed 
king as being worshipped as Hariti, an Indian goddess. On the other 
hand, local villagers still worship the first Duan-surnamed king as the 
Divine King of Five Hundred (Wubai shenwang 五百神王). The above two 
instances, together with other examples, establish that the genealogy for 
deified historical figures serves as an idiom for a social system organized 
in terms of Indian legends. Moreover, although the deification of historical 
figures was in terms of the Buddhist Canon, they also served locally in 
the Nanzhao and Dali kingdoms as princes, chiefs, and mountain gods, 
or even the gods Mahakala and Mahavairocana. It is in this latter local 
sense that they have been preserved in village temples from the Ming 



70　連瑞枝

dynasty onward. Thus, village deities as a symbolic system reveals history-
as-practice in an earlier elevation of historical figures specific to the 
Nanzhao and Dali kingdoms to the status of Buddhist legendary figures, 
and a later devolution of these same historical figures into the gods of 
local temples.

Key words:  Buddhist legends, genealogy of deities, village temples and 
deities, Hariti, the Divine King of Five Hundred.


